

الموس المعهدالعلوم الإسلاميه بإسلام آباد



تَالِّيفَدُ: مولانا فيص الرحمان العثماني عب صنت موسس اداره علوم اسلامي اسلام آباد





## جميع الحقوق محفوظة

سن طباعت: -----

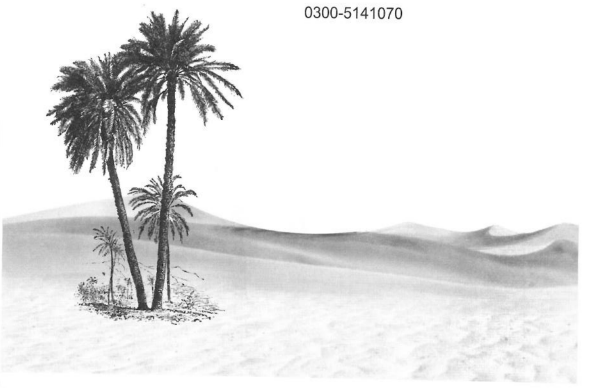
تعداد: ----

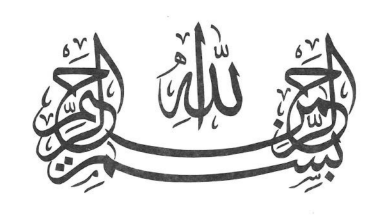
يطلب من المعهد

0311-6050645

ويطب ايضامن: مكتبة الرياض

بهاره کوه، اسلام آباد





9 B B



ر شرح العقيدة الطحاوية ك ك ك المعتبدة الطحاوية ك ك المعتبدة الطحاوية ك ك المعتبدة الطحاوية كالمعتبدة المعتبدة الطحاوية كالمعتبدة المعتبدة الطحاوية كالمعتبدة المعتبدة المعتبدة

# فهرست

| مغم   | مضامين                                             |
|-------|----------------------------------------------------|
| )8    | حالاتِ مصنف                                        |
| )9    | مقدمه                                              |
| 0     | توحير                                              |
| .0    | عقيره نمبر 01: إِنَّ اللهَ وَاحِدٌ                 |
| 1     | توحید کی اقسام<br>شرک. شرک کی اقسام                |
| 2     | شرك.شرك كي اقسام                                   |
| .3    | عقيده نمبر02: وَلَا شَيْءَ مِثْلُهُ                |
| .3    | عقيره نمبر 03: وَلَا شَيْءَ يُعْجِزُهُ .           |
| 4     | عقيده نمبر 04: وَلَا إِلَٰهَ غَيْرُهُ.             |
| .4    | عقيده نمبر 05: قَدِيمٌ بِلَا ابْتِدَاءٍ            |
| .4    | عقيره نمبر 06: لَا يَفْنَى وَ لَا يَبِيْدُ.        |
| .4    | عقيره نمبر 07: وَلاَ يَكُوْنُ إِلَّا مَا يُرِيْدُ. |
| .5    | عقيده نمبر 08: لَا تَبْلُغُهُ الْأَوْهَامُ         |
| 5     | عقيده نمبر 09: وَلَا يُشْبِهُهُ الْأَنَامُ         |
| 6     | عقيده نمبر 10: حَيُّ لَا يَمُوْتُ                  |
| 6     | عقيده نمبر 11: خَالِقٌ بِلَا حَاجَةٍ،              |
| 7     | عقيده نمبر12: مُميْتٌ بِلاَ مَخَافَةٍ              |
| .8    | عقيده نمبر 13: مَا زَالَ بِصِفَاتِهِ قَدِيمًا      |
| 000io |                                                    |

S CONTROL CONTROL OF THE CONTROL OF

شرح عقيده طحاويي 3 شرح العقيدة الطحاوية

|        | 18    | عقيره نمبر 14: لَيْسَ بَعْدَ خَلْقِ الْحَلْقِ                 |
|--------|-------|---------------------------------------------------------------|
|        | 19    | عقيده نمبر 15: ذٰلِكَ بأَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ   |
|        | 19    | عقيده نمبر 16: خَلَقَ الْخَلْقَ بِعِلْمِهِ.                   |
|        | 19    | عقيده نمبر17: وَقَدَّرَ هَمُمْ أَقْدَارًا.                    |
|        | 20    | عقيده نمبر18: وَ ضَرَبَ لَهُمْ آجَالًا.                       |
|        | 21    | عقيده نمبر 19: وَلَمْ يَغْفَ عَلَيْهِ شَيْءٌ                  |
|        | 21    | عقيره نمبر20: وَأَمَرَهُمْ بِطَاعَتِهِ                        |
|        | 21    | عقيده نمبر 21: وَكُلُّ شَيْءٍ يَجْرِيْ بِتَقْدِيْرِهِ         |
|        | 22    | عقيده نمبر 22: يَهْدِيْ مَنْ يَّشَآءُ                         |
|        | 23    | عقيده نمبر 23: وَ كُلُّهُمْ يَتَقَلَّبُوْنَ فِيْ مَشِيْئَتِهِ |
|        | 23    | عقيره نمبر 24: وَ هُوَ مُتَعَالٍ عَنِ الْأَضْدَادِ            |
|        | 24    | عقيره نمبر 25: لَا رَادَّ لِقَضَاءِهِ                         |
|        | 24    | عقيره نمبر26: آمَنَّا بِذٰلِكَ كُلِّهِ                        |
|        | 25    | عقيره نمبر 27: وَإِنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ الْمُصْطَفَى       |
| 2      | 25    | عقيره نمبر28: وَإِنَّهُ خَاتَّمُ الْأَنْبِيَاءِ               |
| 2      | 27    | عقيره نمبر 29: وَكُلُّ دَعْوَى النُّبُوَّةِ بَعْدَهُ فَغَيُّ  |
| 2      | 27    | عقيره نمبر30: وَ هُوَ الْمَبْعُوثُ إِلَى عَامَّةِ الْجِينِ    |
| 2      | 28    | عقيده نمبر 31: وَ إِنَّ الْقُرْآنَ كَلَامُ اللهِ              |
| 2      | 29    | عقيره نمبر32: وَ مَنْ وَصَفَ اللَّهَ بِمَعْنَى                |
| 3      | 30    | عقيره نمبر 33: وَ الرُّؤْيَةُ حَقٌّ                           |
| ~~~~~~ | 00000 |                                                               |

|   | عقيره نمبر34: وَ لَا تَثْبُتُ قَدَمُ الْإِسْلَامِ إِلَّا    |
|---|-------------------------------------------------------------|
|   | عقيره نمبر 35: وَ لَا يَصِحُّ الْإِيمَانُ بِالرُّؤْيَةِ     |
|   | عقيره نمبر36: تَعَالَىٰ عَنِ الْحُدُوْدِ وَالْغَايَاتِ      |
|   | عقيده نمبر 37: وَالْمِعْرَاجُ حَقٌّ                         |
|   | عقيره نمبر 38 وَالْحُوْضُ الَّذِيْ أَكْرَمَهُ               |
|   | عقيره نمبر 39: وَالشَّفَاعَةُ الَّتِيْ ادَّخَرَهَا          |
|   | عقيره نمبر 40: وَالْمِيثَاقُ الَّذِيْ أَخَذَهُ              |
|   | عقيره نمبر 41: وَ قَدْ عَلِمَ اللهُ تَعَالَىٰ               |
| 8 | عقيره نمبر 42: وَ كَذٰلِكَ أَفْعَالُهُمْ                    |
|   | عقيره نمبر 43: وَ أَصْلُ الْقَدَرِ سِرُّ اللهِ              |
|   | عقيره نمبر 44: فَهٰذَا جُمْلَةُ مَا يَحْتَاجُ               |
|   | عقيره نمبر 45: وَنُؤْمِنُ بِاللَّوْحِ وَالْقَلَمِ           |
|   | عقيره نمبر 46: وَعَلَى الْعَبْدِ أَنْ يَعْلَمَ              |
|   | عقيره نمبر 47: وَالْعَوْشُ وَالْكُوْسِيُّ حَقِّ.            |
|   | عقيره نمبر 48: وَهُوَ مُسْتَغْنٍ عَنِ الْعَوْشِ             |
|   | عقيره نمبر 49: مُحِيْطٌ بِكُلِّ شَيْءٍ                      |
|   | عقيره تمبر 50: وَنَقُوْلُ: إِنَّ اللهَ اتَّخَذَ             |
|   | عقيره نمبر 51: وَنُؤْمِنُ بِالْمَلَائِكَةِ وَالنَّبِيِّيْنَ |
|   | عقيره نمبر 52: وَنُسَمِّيْ أَهْلَ قِبْلَتِنَا مُسْلِمِيْنَ  |
|   | عقيره نمبر 53: وَلَا نَحُوْضُ فِيْ اللهِ                    |

- NESCHOOLS N

< ﴿ شرح العقيدة الطحاوية ﴾ > ﴿ قيره طحاوية ﴾ > ﴿ شرح العقيدة الطحاوية ﴾ > ﴿ ﴿ شرح العقيدة الطحاوية ﴾ > ﴿ ﴿ أَنْ مُعْدَدُهُ الطَّعَادِينَ ﴾ > ﴿ أَنْ مُعْدَدُهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

| 51 | عقيره نمبر 54: وَلَا نُجَادِلُ فِي الْقُرآنِ،                                |    |
|----|------------------------------------------------------------------------------|----|
| 51 | عقيره نمبر 55: وَ لَا نُكَفِّرُ أَحَدًا مِنْ أَهْلِ الْقِبْلَةِ              |    |
| 52 | عقيره نمبر 56: وَلَا نَقُولُ: لَا يَضُونُ مَعَ الْإِيمَانِ ذَنْبٌ لِ         |    |
| 52 | عقيره نمبر 57: وَ نَرْجُوْ لِلْمُحْسِنِيْنَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ             |    |
| 53 | عقيده نمبر 58: وَالْأَمْنُ وَالْإِيَاسُ يَنْقُلَانِ                          |    |
| 54 | عقيده نمبر 59: وَلَا يَخْرُجُ الْعَبْدُ مِنَ الْإِيمَانِ إِلَّا              |    |
| 54 | عقيده نمبر 60: وَالْإِيْمَانُ هُوَ الْإِقِرَارُ                              |    |
| 54 | عقيره نمبر 61: وَ أَنَّ جَمِيْعَ مَا أَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى فِيْ الْقُرْآنِ |    |
| 54 | عقيده نمبر 62: وَالْإِيمَانُ وَاحِدٌ،                                        |    |
| 55 | عقيره نمبر 63: وَ الْمُؤْمِنُوْنَ كُلُّهُمْ أَوْلِيَاءُ الرَّحْمٰنِ          |    |
| 56 | عقيره نمبر 64: وَالْإِيمَانُ هُوَ الْإِيمَانُ اللهِ                          |    |
| 58 | عقيده نمبر 65: وَنَعْنُ مُؤْمِنُوْنَ بِذَٰ لِكَ كُلِّهِ                      |    |
| 59 | عقيده نمبر 66: وَأَهْلُ الْكَبَائِرِ فِيْ النَّارِ لَا يُخَلَّدُوْنَ         |    |
| 61 | عقيده نمبر 67: وَنَوَى الصَّلَاةَ                                            |    |
| 62 | عقيده نمبر 68: وَلَا نُنْزِلُ أَحَدًا مِنْهُمْ جَنَّةً                       |    |
| 62 | عقيره نمبر 69: وَلَا نَوَى السَّيْفَ عَلَى أَحَدٍ                            |    |
| 63 | عقيده نمبر70: وَلَا نَوَى الْخُرُوجَ عَلَى أَئِمَّتِنَا                      |    |
| 64 | حکمران کے خلاف خروج (مسلح کارروائی)                                          |    |
| 65 | حکمر ان کی اطاعت اور اس کی حدو د                                             |    |
| 66 | عقيره نمبر 71: وَنَتَّبِعُ السُّنَّةَ وَالْجُمَاعَةَ                         |    |
|    |                                                                              | 00 |

المعقيدة الطحاوية على المعقيدة الطحاوية على المعتمدة الطحاوية على المعتمدة الطحاوية المعتمدة المعتمدة المعتمدة الطحاوية المعتمدة المعتمدة

| عقيره نمبر72: وَ نُحِبُّ أَهْلَ الْعَدْلِ                                          | 67 |
|------------------------------------------------------------------------------------|----|
| عقيره نمبر 73: وَنَقُولُ: اَللَّهُ أَعْلَمُ                                        | 67 |
| عقيره نمبر74: وَنَرَى الْمَسْحَ عَلَى الْخُفَّيْنِ                                 | 68 |
| عقيره نمبر75: وَالْحَبُّ وَالْجِهَادُ فَرْضَانِ                                    | 68 |
| عقيره تمبر76: وَنُؤْمِنُ بِالْكِرَامِ الْكَاتِبِيْنَ                               | 69 |
| عقيره نمبر77: وَ نُؤْمِنُ بِمَلَكِ الْمَوْتِ                                       | 69 |
| عقيره تمبر 78: وَبِعَذَابِ الْقَبْرِ وَ نَعِيْمِهِ (عَذَابُ الْقَبْرِ)             | 70 |
| عقيده نمبر 79: وَنُؤْمِنُ بِالْبَعْثِ وَجَزَاءِ (بعث نامداممال وزنِ اعمال بل صراط) | 73 |
| عقيره نمبر80: وَ الجُنَّةُ وَالنَّارُ هَغْلُوقَتَانِ                               | 74 |
| عقيده نمبر 81: وَالْخَيْرُ وَالشُّوُّ مُقَدَّرَانِ                                 | 74 |
| عقيره نمبر82: وَالْإِسْتِطَاعَةُ الَّتِيْ يَجِبُ                                   | 74 |
| عقيره نمبر 83: وَأَفْعَالُ الْعِبَادِ خَلْقُ اللهِ                                 | 75 |
| عَقيرِه نَمبر84: وَلَمْ يُكَلِّفْهُمُ اللَّهُ تَعَالَى إِلَّا                      | 75 |
| عَقَيْرِهُ نَمْبِر 85: وَكُلُّ شَيْءٍ يَجْرِي بِمَشِيفَةِ اللهِ                    | 76 |
| عقيره نمبر 86: وَفِيْ دُعَاءِ الْأَحْيَاءِ (ايصالِ ثُواب)                          | 76 |
| عَقَيرِه نَمْبِر 87: وَاللَّهُ تَعَالَى يَسْتَجِيْبُ الدَّعَوَاتِ                  | 77 |
| عقيره نمبر88: وَيَمْلِكُ كُلَّ شَيْءٍ                                              | 77 |
| عقيره نمبر 89: وَاللَّهُ يَغْضَبُ وَيَرْضَى                                        | 77 |
| عقيره نمبر 90: وَنُحِبُّ أَصْحَابَ رَسُولِ الله ﷺ                                  | 78 |
| عقيره نمبر 91: وَنُثْبِتُ الْخِلَافَةَ بَعْدَ رَسُوْلِ اللهِ ﷺ                     | 80 |

#### شرح عقيده طحاوبير شرح العقيدة الطحاوية 🗨 🗲

.....

| 83 | عقيره نمبر 92: وَأَنَّ الْعَشَرَةَ الَّذِيْنَ سَمَّاهُمْ رَسُوْلُ الله ﷺ           |
|----|------------------------------------------------------------------------------------|
| 84 | عقيره نمبر 93: وَمَنْ أَحْسَنَ الْقَوْلَ فِيْ أَصْحَابِ رَسُوْلِ الله ﷺ            |
| 85 | عقيره نمبر 94: وَعُلَمَاءُ السَّلَفِ مِنَ السَّابِقِينَ                            |
| 86 | عقيره نمبر 95: وَلَا نُفَضِّلُ أَحَدًا مِنَ                                        |
| 86 | عقيده نمبر 96: وَنُؤْمِنُ بِمَا جَاءَ مِنْ كَرَامَا يَعِمْ (مُعجزه برامت، استدراج) |
| 87 | عقيره نمبر 97: وَنُؤْمِنُ بِأَشْرَاطِ السَّاعَةِ                                   |
| 88 | علاماتِ قيامت                                                                      |
| 88 | ظهور مهدى خالفني                                                                   |
| 89 | خروج د جبال                                                                        |
| 89 | نز ولِ عيسى عايشًا بيتام                                                           |
| 90 | سورج کامغرب سے طلوع ہونا                                                           |
| 90 | خروجي دائيه                                                                        |
| 90 | ياجوج وماجوج                                                                       |
| 91 | عقيره نمبر 98: وَلَا نُصَدِّقُ كَاهِنَا                                            |
| 91 | عقيره نمبر 99: وَنَرَى الْجُمَاعَةَ حَقًّا                                         |
| 92 | عقيره نمبر100: وَدِينُ الله فِي السَّمَاءِ وَ الْأَرْضِ وَاحِدٌ                    |
| 92 | عقيره نمبر 101: وَهُوَ بَيْنَ الْغُلُوِ وَالتَّقْصِيرِ                             |
| 93 | عقيره نمبر 102: فَهَذَا دِيْنُنَا وَاعْتِقَادُنَا                                  |
| 93 | فاتد                                                                               |
| 93 | فرقول كاتعارف                                                                      |
|    | <u></u>                                                                            |

# عقیدہ طحاویہ کے مصنف مشت کا مختصر تعارف

نام ونسب: احدين همدى سلامه بن سلمه بن عبدالملك بن سلمه بن سُلَيم بن سلمان كنيت: ابوجعفر نسبت: أزدى، طحاوى، ورَّاق،

پیدائش: امام طحاوی عیلیہ مصرکے جنوبی علاقہ "صعید "میں 239ھ میں پیدا ہوئے۔

تعلیم: امام طحاوی تیراند نے ہوش سنجالا تو حصول علم کے لیے شالی مصر کاسفر اختیار کیا اور وہاں اپنے ماموں، مشہور شافعی المذہب فقیہ ابوابر اہیم اساعیل بن یکی تیرانیہ کی شاگر دی اختیار کی مگر جوں جوں اس انتہائی ذہین شاگر دکا مطالعہ بڑھتا گیاتوں توں شافعی مذہب کے بعض استدلالات کے بارے میں یہ غیر مطمئن ہوتے گئے اور ان کے مطالعہ بڑھتا گیاتوں توں شافعی مذہب کے بعض استدلالات کے بارے میں یہ غیر مطمئن ہوتے گئے اور ان کے استاد امام مزنی تو اللہ کی وضاحتیں بھی انہیں مطمئن نہ کر سکیں، چناخچہ یہ عدم اطمینان امام طحاوی تو اللہ کی رائے میں انقلاب کا سبب بنا۔

ایک اور بڑاسب ان کی رائے میں تبدیلی کا یہ ہوا کہ انہوں نے اپنے امام المزنی بڑھالیہ کو مشکل مسائل میں احناف کی کتابوں کی طرف کثرت سے رجوع کرتے اور بہت سے مسائل میں امام ابو حنیفہ بڑھالیہ کی رائے کو ترجیح دیتے ہوئے پایا، امام مزنی بڑھالیہ نے جن مسائل میں امام ابو حنیفہ بڑھالیہ کی رائے کو اختیار کیا ہے ان کو اپنی کتاب ان کو اپنی کتاب الم مزنی بڑھالیہ اسباب کی بنا پر امام طحاوی بڑھالیہ، احناف کی کتابوں کی طرف متوجہ ہوئے، اور ان کے اصول استدلال کو سمجھنے کی کوشش کرنے لگے جس کے نتیج میں انہوں نے امام ابو حنیفہ بڑھالیہ کے طریقے کو اپنا یا اور احناف کے بڑے علاء میں ان کا شار ہونے لگا۔

تصانیف: امام طحاوی مین نے "العقیدة الطحاویة" کے علاوہ بہت سی کتابیں تصنیف فرمائی ہیں جن کی تعداد تیں (30) سے زیادہ ہے۔

وفات: امام طحاوی عین ہے نے 321ھ میں 82سال کی عمر میں وفات پائی۔

علمی مقام: حافظ ابن حجر عطی نے "لسان المیزان" میں، امام ذہبی عطیات نے "تاریخ کبیر "میں اور ابن کثیر علی مقام: حافظ ابن حجر عطیلة نے "البدایة والنهایة" میں نہایت شاندار الفاظ میں امام طحاوی عطیلة کے بلند علمی مرتبے کا اعتراف کرتے ہوئے انہیں خراج عقیدت پیش کیاہے۔

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

قَالَ الْعَلَّامَةُ حُجَّةُ الْإِسْلَامِ أَبُوْ جَعْفَرِ الْوَرَّاقُ الْطَّحَاوِيُّ بِمِصْرَ رَحِمَهُ اللهُ:

هٰذَا ذِكْرُ بَيَانِ عَقِيْدَةِ أَهْلِ السُّنَّةِ وَاجْمَاعَةِ عَلَى مَذْهَبِ فُقَهَاءِ الْمِلَّةِ أَبِيْ حَنِيْفَةَ النُّعْمَانِ بْنِ ثَابِتِ الْكُوْفِيِّ وَ أَبِيْ يُوْسُفَ يَعْقُوْبَ بْنِ إِبْرَاهِيْمَ الْأَنْصَارِيِّ وَ أَبِيْ عَبْدِ اللهِ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَنِ الشَّيْبَايِيّ رِضْوَانُ اللهِ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِيْنَ وَ مَا يَعْتَقِدُوْنَ مِنْ أُصُوْلِ الدِّيْنِ وَ يَدِيْنُوْنَ بِهِ رَبَّ الْعَالَمِيْنَ.

ترجمہ: ججۃ الاسلام ابوجعفر ورّاق طحاوی عضیہ نے مصریاں ارشاد فرمایا کہ بیر (آنے والی بحث)، فقہائے ملت امام ابو حفیفہ نقہائے ملت امام ابو حفیفہ نعمان بن ثابت کو فی، ابو یوسف لیقوب بن ابراہیم انصاری اور ابوعبداللہ محمد بن حسن شیبانی شی اُنڈیٹر کے مذہب کے مطابق، اہل النة والجماعة کے عقیدے کا بیان ہے اور ان اصول دین کا بیان ہے جن کا (بید ائمہ کرام پختہ) عقیدہ رکھتے تھے اور ان کے مطابق رب العلمین کی فرمانبر داری کرتے تھے۔

- ''فَالَ العَلَّامَةُ حُجَّةُ الإِسْلَامِ أَبُو جَعْفَرِ الوَرَّاقُ الطَّحَاوِيُّ بِمِصْرَ رَحِمَهُ الله''بيعبارت مصنف بُسُلِي كِ شَاكر دكى ہے، وہ اپنے اسادكى تقرير نقل كررہے ہيں۔
  - ''السُّنَّة": اس سے مراد حضور مَثَلِّقَلِمُ اور صحابہ کرام رِثَنَّتُمُ کاطریقہ ہے جس کو سنت کہاجا تاہے۔
    - "الجماعة": يهال "جماعت" ہے مراد صحابہ كرام وَيُ اللَّهُمْ كَي جماعت ہے۔
- جولوگ الله کی کتاب، حضور مَثَالِیْمَ کی سنت اور صحابه کرام شِی کَتَیْمُ کے طریقوں پر عمل کریں وہ" اہلُ السنة والجماعة "کہلاتے ہیں۔
- ''هٰذَا ذِكُو بَيَانِ....عَلَى مَذْهَبِ فَقَهَاءِ الْمِلَّةِ'':اس عبارت كا حاصل يہ ہے كه اس كتاب ميں ذكر كيے گئے عقائد فقہائے ملت ابو حنيفہ نعمان بن ثابت كوفى،ابوبوسف يعقوب بن ابراہيم انسارى، اورابو عبداللہ محمد بن حسن شيبانى كے مذہب كے مطابق ہيں۔ يہ تينوں حضرات حنفيہ كے بڑے فقہاء ميں سے ہيں۔
- فقہائے احناف کے ذکرہے یہ نہ سمجھا جائے کہ بقیہ اہل سنت کے یہ عقائد نہیں، باقی ائمہ اہل سنت کے معائد نہیں، باقی ائمہ اہل سنت کے بھی یہی عقائد ہیں، امام طحاوی علیہ چونکہ حفی ہیں اس لیے فقہائے احناف کاذکر فرمایا۔



# نَقُوْلُ فِيْ تَوْحِيْدِ اللهِ مُعْتَقِدِيْنَ بِتَوْفِيْقِ اللهِ:

ترجمه: مم الله كي توفيق سے پخته عقيده ركھتے ہوئے الله كي توحيد كے بارے ميں بير كہتے ہيں:

1- إِنَّ اللهَ وَاحِدٌ ، لَا شَرِيْكَ لَهُ.

ترجمہ: یقینااللہ ایک ہے،اس کا کوئی شریک نہیں۔

#### تشريح

مذكوره بالاعبارت ميں عقيد هُ توحيد كابيان اور شرك كار ڐہے۔



- " توحید 'کامطلب بیہ ہے کہ اللہ تعالی کواس کی 'ذات، صفات اور عبادت کا مستحق ہونے میں دل سے ایک مانا جائے اور ان باتوں میں اس کے ساتھ کسی کوشریک نہ سمجھا جائے۔
  - توحید، دین اسلام کاوہ بنیادی عقیدہ ہے جسے بندوں کو سمجھانے کے لیے اللہ تعالی نے تمام پیغمبر جھیج۔
    اس لیے ہر پیغمبر نے اپنی قوم کو اس کی دعوت دی۔ اللہ تعالی کا ارشاد ہے:
    ﴿وَلَقَانَ بَعَوْمَنَا فِي كُلِّ اُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَذِبُوا الطَّاعُونَ ﴾ [النحل: 36]

تر جمہ: اور بلاشبہہ ہم نے ہر امت میں کوئی نہ کوئی پیغیبر اس ہدایت کے ساتھ بھیجا کہ تم اللہ کی عبادت کر واور طاغوت "سے اجتناب کر و۔

﴿ وَمَا آرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَّسُولٍ إِلَّا نُوْجِيِّ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِللهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُكُونِ ﴾ [الأبياء: 25] ترجمہ: اور تم سے پہلے ہم نے کوئی ایبار سول نہیں بھیجا جس پر ہم نے بیہ وحی نازل نہ کی ہوکہ: میرے سوا کوئی معبود نہیں ہے، للذا میری عبادت کرو۔

1 كُلُ مَاعُبِدَمِنْ دُوْنِ اللهِ فَهُوَ طَاعُوْت. "الله كعلاوه مروه ييزجس كى عباوت كى جائے وه طاغوت بـ" - شرح النووى على المسلم

قرآن مجید میں اللہ تعالی نے مختلف انبیاء کر ام مَیسِلم کی دعوت توحید کاذکر کیا ہے:

رعوتِ نُولَ : ﴿ لَقَلُ اَرْسَلُنَا نُوْحَا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ لِقَوْمِ اعْبُلُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِّنَ الدِ غَيْرُهُ ﴾ [الأعراف: 59]

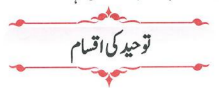
ترجمہ: ہم نے نوح کوان کی قوم کے پاس بھیجا۔ چنانچہ انھوں نے کہا: اے میری قوم! اللہ کی عبادت کرو، اس کے سواتمہارا کوئی معبود نہیں ہے۔

وعوت بود [هود: 50] ﴿ وَإِلَى عَادٍ آخَاهُمْ هُوُدَا ۚ قَالَ لِقَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَّهِ غَيْرُهُ

ترجمہ: اور قوم عاد کے پاس ہم نے ان کے بھائی ہود کو پیغیبر بناکر بھیجا۔ انھوں نے کہا: اے میری قوم! الله کی عبادت کرو، اس کے سواتمہارا کوئی معبود نہیں ہے۔

وعوتِ شعيب : ﴿ وَإِلَى مَدُينَ آخَاهُمْ شُعَيْبَا ۚ قَالَ لِقَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِّنَ اللهِ غَيْرُهُ ﴾ [هود: 84]

ترجمہ: اور مدین کی طرف ہم نے ان کے بھائی شعیب کو پیغیبر بنا کر بھیجا۔انھوں نے کہا: اے میری قوم! اللّٰہ کی عبادت کرو، اس کے سواتمہارا کوئی معبود نہیں ہے۔



علمائے اہل النة والجماعة نے قر آن وحدیث کی روشنی میں توحید کی درج ذیل تین قسمیں بیان کی ہیں:

(۱) تَوْحِیْدُ الْأَسْمَاءِ وَالصِّقَاتِ

(۲) تَوْحِیْدُ الْأَبُوبِیَّة (۳) تَوْحِیْدُ الْأَسْمَاءِ وَالصِّقَاتِ

# تَوْحِيْدُ الْعِبَادَة

- ''تَوْجِیْدُ الْعِبَادَة 'کامعنی میہ کہ صرف اللہ تعالیٰ ہی کوعبادت کامستحق سمجھا جائے اور اس کے ساتھ عبادت میں کسی کو شریک نہ مانا جائے۔
  - اس كو"تَوْحِيْدُ الْأُلُوْهِيَّة" كَلِي كَتِيْ بِيلِ

# تَوْحِيْدُ الرُّبُوْبِيَّة

"تَوْحِیْدُ الرُّبُوْمِیَّة "کامعنی میہ کہ صرف الله تعالیٰ ہی کو "ربّ "سمجھا جائے، یعنی اس کے افعال میں اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ مانا جائے۔ مثلاً میہ کہ اللہ ہی پیدا کر تاہے، وہی مار تاہے، وہی رزق دیتاہے، وغیرہ۔

# تَوْحِيْدُ الْأَسْمَاءِ وَالصِّفَات

" تَوْحِیْدُ الْأَسْمَاءِ وَالصِّفَات 'کامعنی بیر ہے کہ قرآن وحدیث میں اللہ تعالی کے جتنے نام اور جتنی صفات آئی ہیں صرف اللہ ہی کو ان کا مستحق سمجھاجائے اوران میں کسی کو بھی اس کا شریک نہ مانا جائے، مثلا صرف اللہ تعالی ہی کو خالق، رازق اور عالم الغیب وغیرہ سمجھاجائے۔



- "شرك"كامعنى:الله تعالى كى ذات،صفات ياعبادت كالمستحق ہونے میں کسى اور كو بھى اس كاشريك سمجھنا۔
  - "شرك معمناهِ كبيره اور نا قابلِ معافى ہے۔



"شرک" کی تین اقسام ہیں:

٣ ٱلشِّرْكُ فِيْ الْأَسْمَاءِ وَ الصِّفَات

٢ ٱلشِّرْكُ فِيْ الرُّبُوبِيَّة

[ ] اَلشِّرْكُ فِيْ الْعِبَادَة

# اَلشِّرْكُ فِيْ الْعِبَادَة

'' اَللَّهِ رِنْ الْعِبَادَة '' کامطلب بیہ ہے کہ الله تعالی کے ساتھ کسی اور کو بھی عبادت کالا کُل سمجھاجائے ، جیسے مشر کبین عرب بتوں کو بھی عبادت کا مستحق سمجھ کر ان کی پوجا کرتے تھے۔

# اَلشِّرْكُ فِيْ الرُّبُوْبِيَّة

'' اَکشِیْنُ فُی الزُّبُوبِیَّة 'کامطلب میہ ہے کہ اللہ کے افعال میں اس کے ساتھ کسی اور کو بھی شریک مانا حائے، مثلا اللہ کے علاوہ کسی اور کو بھی خالق، رازق وغیرہ سمجھاجائے۔



# اَلشِّرْكُ فِي الْأَسْمَاءِ وَ الصِّفَات

''الشِیِّرُ فُی فِیْ الْأَسْمَاءِ وَ الصِّفَات 'کامطلب یہ ہے کہ اللہ تعالی کے ناموں یاصفات میں اس کے ساتھ کسی اور کو بھی شریک مانا جائے ، مثلا اللہ تعالی کے علاوہ کسی اور کو اس کی طرح قادر یاعالم الغیب سمجھا جائے۔

## 2- وَلَا شَيْءَ مِثْلُهُ.

ترجمه: ادر کوئی چیزاس(الله تعالی) جیسی نہیں۔

#### تشريح

- اللہ تعالی جیسی کوئی چیز نہ ہونے کا مطلب یہ ہے کہ اس کی ذات، صفات اور افعال میں کوئی اس کے مشابہ نہیں ہے۔
  - پیعقیدہ قرآن کریم کی اس آیت سے ثابت ہے: ﴿ لَیْسَ کَمِفْلِهِ شَیْءٌ ﴾ [الشوری: 11] ترجمہ: کوئی چیز اس کے مثل نہیں ہے۔

### 3- وَلَا شَيْءَ يُعْجِزُهُ.

ترجمه: اور كوئى چيزاس (الله تعالى ) كوعاجز نهيس كرسكتي\_

#### تشريح

الله تعالى كوكوئى چيز عاجز نہيں كر سكتى، اس ليے كه كسى كام كے كرنے سے كوئى دووجہ سے عاجز ہوتا ہے:

اس ميں وہ كام كرنے كى قدرت نہ ہو۔
چونكہ الله كاعلم اور قدرت دونوں كامل ہيں، اس ليے كوئى چيز اسے عاجز نہيں كر سكتى۔
﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعْجِزَ لَا مِنْ شَيْءٍ فِي السَّلَوْتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا قَلِيمُوا وَ اواطر: 44]

ترجمہ: اور الله ايسانہيں ہے كہ آسانوں ياز مين كى كوئى چيز اسے عاجز كر سكے بے شك وہ علم وقدرت كامالك ہے۔
﴿ إِنَّ اللّٰهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴾ [البقرة: 20]

ترجمه: بي شك الله مرچيز پر قدرت ركھتا ہے۔

﴿ وَاعْلَمُوا اَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمٌ ﴾ [بفرة: 231]

ترجمه: اور جان رکھو کہ اللہ مرچیز کوخوب جانتاہے۔

## 4- وَلَا إِلَّهَ غَيْرُهُ.

ترجمہ: اوراس(اللہ تعالٰی) کے سواکو کی(حقیقی)معبود نہیں۔

#### تشريح

- حقیقی معبود صرف الله تعالی ہے،لو گوں نے اللہ کے علاوہ جن چیزوں کو معبود قرار دیاہے وہ سب باطل ہیں۔
  - 5- قَدِيمٌ بِلَا ابْتِدَاءٍ ، دَائِمٌ أَ بِلَا انْتِهَاءٍ.

ترجمہ: (الله تعالی) ہمیشہ سے ہے، (اس کی) کوئی ابتدانہیں، ہمیشہ رہنے والا ہے، (اس کی) کوئی انتہا نہیں۔ تشویع

- ي عقيده قرآن كي اس آيت ع ثابت ع: ﴿ هُوَ الْأَوَّلُ وَالْأَخِرُ ﴾ [الحديد: 3].
  - ترجمہ: وہی اول بھی ہے، اور آخر بھی۔
- "قَدِيْم بِلَا ابْتِدَاء" عـ" الْأَوَّلُ" كى طرف اور "دَائِم بِلَا انْتِهَاء" عـ" الْأَخِرُ" كى طرف اشاره بـ
  - 6- لَا يَفْنَى وَ لَا يَبِيْدُ.

ترجمه: وه (الله تعالى) نه فنامو گااورنه وه ختم مو گا\_

#### تشريح

- يه دونول جملے سابقه عبارت "دَائِمٌ بِلَاانْتِهَاء" كى تاكيد بين -
- ان دونوں جملوں کا تقریباایک ہی معنی ہے <sup>2</sup>،اس لیے ان کو ایک ساتھ لانا بھی کلام میں زور پیدا کرنے کیلئے ہے۔
  - 7- وَلاَ يَكُوْنُ إِلَّا مَا يُرِيْدُ.

ترجمہ: اور صرف وہی ہو تاہے جو وہ (اللہ تعالیٰ) چاہتاہے۔

#### تشريح

کائنات میں جو کچھ ہوا، ہور ہاہے اور ہو گاوہ سب اللہ تعالی کے ارادے سے ہے۔

① قرآن اور حدیث میں اللہ تعالی کے جو اسائے حسنی منقول ہیں ان میں قدیم اور دائم نہیں، البتہ عقائد کی کتابوں میں کثرت سے ان دوناموں کا استعال کیا گیاہے۔ لہذا قدیم اور دائم کو اللہ تعالیٰ کے ناموں میں شار کرنادرست نہیں، البتہ ان الفاظ کے ذریعے اللہ کی صفات کی تشریخ کرنا درست ہے۔

2 فَنِيَ يَفْنَى فَنَاءً: معدوم مونا، برباد مونا اور ختم مونا ـ بَادُ يَبِيْدُ بَيْدًا، بَيُودًا، بَيدُودةً: بالك مونا ـ



# 8- لَا تَبْلُغُهُ الْأَوْهَامُ وَلَا تُدْرِكُهُ الْأَفْهَامُ.

ترجمہ: اس(اللہ تعالی) تک نہ خیالات پہنچ سکتے ہیں اور نہ ہی اسے عقلیں پاسکتی ہیں۔ تشمیع

- 🗨 عقل وخیال سے اللہ تعالیٰ کی ذات کا کوئی تصور قائم نہیں کیا جاسکتا۔
- الله تعالیٰ کے بارے میں جو کچھ ہم جان سکتے ہیں وہ صرف ان صفات کے ذریعے جان سکتے ہیں جو قر آن و حدیث میں مذکور ہیں۔

# 9- وَلَا يُشْبِهُهُ الْأَنَامُ!

ترجمہ: ادر مخلوق اس(اللہ تعالیٰ) کے مشابہ نہیں۔

#### تشريح

- الله تعالی کے مخلوق کے ساتھ مشابہ نہ ہونے کا مطلب سے ہے کہ وہ اپنی ذات وصفات میں مخلوق کی طرح ازلی، ابدی اور کامل ہیں، جب کہ مخلوق کی صفات طرح نہیں، اس کی تمام صفات اس کی ذات کی طرح ازلی، ابدی اور کامل ہیں، جب کہ مخلوق کی صفات صادث اور ناقص ہیں۔

ترجمہ: یعنی اور اللہ تعالیٰ کی تمام صفات (اس کی ذات کی طرح) از لی اور ابدی ہیں (ہمیشہ سے ہیں اور ہمیشہ رہیں گی)، وہ جانتا ہے گر گی) بخلاف مخلوق کی صفات کے (کہ وہ حادث ہیں، یعنی نہ ہمیشہ سے ہیں اور نہ ہمیشہ رہیں گی)، وہ جانتا ہے گر ہمارے دیکھنے ہمارے جاننے کی طرح نہیں، وہ دیکھتا ہے گر ہمارے دیکھنے کی طرح نہیں، وہ بنین، وہ بنی

ا أَناَمَ، أَنامَ أَنِيم مُخُلُوق كوكِتِ بِيں، بعض كَتِ بِين كه بر ذى روح كوأَناَم كِهاجا تا ہے اس طرح يہ بھى كہا گيا ہے كه جن وانس كوأناَم كتے بين، نيز أَناَم كى تفسير صرف انسانوں سے بھى كى گئى ہے۔ أَناَم كى تفسير ميں مندرجہ بالاتمام اقوال بين، زيادہ درست يہ لگتا ہے كہ اس آيت: {وَالْأَرْضَ وَصَعَهَا لِلْأَنَامِ} لِلْأَنَامِ} [الرحن: 10] بيس توصرف انسان مراد بين اور يہان مقام نفي بين تمام مخلوق مراد بين لعني الله كى كسى بھى مخلوق سے مشابہت نہيں۔

السح العقيدة الطحاوية 🗨 🕳 16 💝 شرح عقيده طحاويه 🔍

# 10- حَيٌّ لَا يَمُوْتُ ، قَيُّوْمٌ لَا يَنَامُ.

ترجمہ: (اللہ تعالیٰ)سدازندہ ہے اسے موت نہیں آسکتی، (وہ)خود قائم ہے اور کائنات کو سنجالے ہوئے ہے، اسے مجھی نیند نہیں آسکتی۔

#### تشريح

اس عبارت میں اللہ تعالیٰ کی تین صفات کا ذکرہے، جو قر آنِ کریم کی اس آیت سے ثابت ہیں:
﴿ اللهُ لاۤ اِللهَ اِلَّا هُو ۚ الْعَيْ الْقَيْدُ مُ ۚ لَا تَأْخُذُ لَا قَانُو مُ اللهِ وَالْعَدِهُ وَ اللهِ وَاللهِ وَلّهِ وَاللّهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَ

ترجمہ:اللہ وہ ہے جس کے سواکوئی معبود نہیں،جو سدازندہ ہے،جو پوری کائنات سنجالے ہوئے ہے، جس کو نہ مجھی اونگھ آتی ہے،نہ نیند۔

- \* عَيّ لَا يَمُوْت "كامطلب بيه كهوه بميشه زنده رب كا، اس كبهي موت نهيس آئ كا-
  - "قَيُّوم" كامطلب بيب كه وه خود قائم ہے اور سارى كائنات كو قائم ركھ ہوئے ہے۔

# 11- خَالِقٌ بِلَا حَاجَةٍ، رَازِقٌ بِلَامَؤُوْنَةٍ.

ترجمہ: (اللہ تعالیٰ) بغیر کسی حاجت کے پیدا کرنے والاہے (اور) بغیر کسی مشقت کے رزق دینے والاہے۔

#### تشريح

اس عبارت میں دوعقیدوں کابیان ہے:

الله تعالیٰ نے ساری کا ئنات کو بغیر کسی حاجت کے پیدا کیاہے۔

وہ اس کا ئنات کی ہر مخلوق کورزق دیتاہے اور اسے رزق دینے میں کوئی تکلیف ومشقت نہیں ہوتی۔

یے عقیدے قرآن کریم کی درج ذیل آیات سے ثابت ہیں:

﴿ اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الرعد:16]

رِّجمہ: صرف الله ہر چیز کا خالق ہے۔

﴿إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو اللَّوَّ وَالْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ [الذاريات: 58]

ترجمہ: اللہ توخود ہی رزاق ہے، مشحکم قوت والا۔

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَغَنِيٌّ عَنِ الْعَلَمِينَ ﴾ [العنكبوت: 6]

ترجمہ: یقینااللہ تمام دنیاجہان کے لوگوں سے بے نیاز ہے۔

﴿إِذَا قَضَى آمُرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ [الرعد:16]

ترجمہ: جب وہ کوئی کام کرنے کا فیصلہ کرلیتا ہے تو صرف اتنا کہتا ہے کہ " ہوجا "بس وہ ہو جاتا ہے۔

اللہ تعالی تمام مخلوقات کورزق دیتاہے،اس کے باوجو داس کے خزانوں میں کوئی کمی نہیں آتی۔
حدیث شریف میں ہے کہ اللہ تبارک و تعالی فرماتے ہیں:اگر تم انسان اور جن ایک جگہ جمع ہو کر مجھ
سے (اپنی ضروریات) مانگنے لگ جاؤاور میں سب کو دے دوں تواس عطاسے میرے خزانوں میں اتنی
بھی کمی نہیں آئے گی جتنی کمی سمندر کے پانی میں سوئی ڈال کر نکالنے سے ہوتی ہے ا۔

12- مُيْتٌ بِلاَ عَنَافَةٍ ، بَاعِثٌ بِلا مَشَقَّةٍ.

ترجمہ: (اللہ تعالی) بغیر کسی خوف کے موت دینے والاہے (اور) بغیر کسی دشواری کے (دوبارہ) زندہ کرنے والاہے۔

#### تشريح

اس عبارت میں دوعقیدوں کا بیان ہے:

الله تعالی بغیر کسی خوف کے موت دینے والاہے۔

الله تعالى بغير كسى دشوارى كے دوبارہ زندہ كرنے والاہے۔

یه دونول عقیدے قر آن کریم کی اس آیت سے ثابت ہیں:

﴿ وَهُوَ الَّذِي مَيْنَكُوا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِينُكُ اللَّهِ وَهُوَ اَهُوَنُ عَلَيْكِ ﴾ [الروم: 27]

ترجمہ:اور وہی ہے جو مخلوق کی ابتدا کر تاہے، پھر اسے دو بارہ پیدا کرے گا،اوریہ کام اس کے لیے بہت آسان ہے۔

﴿ وَلَا يَخَافُ عُقُلِهَا ﴾ [الشمس:15]

ترجمہ: اور اللہ کو اس کے کسی برے انجام کا کوئی خوف نہیں ہے۔

🕦 ( صحيح مسلم، (4/ 1994)

13- مَا زَالَ بِصِفَاتِهِ قَدِيمًا قَبْلَ خَلْقِهِ: لَمْ يَزْدَدْ بِكُوْنِهِمْ شَيْئًا لَمْ يَكُنْ قَبْلَهُمْ مِنْ صِفَتِهِ، وَ كَمَا كَانَ بِصِفَاتِهِ أَزِلِيًّا كَذَلِكَ لَا يَزَالُ عَلَيْهَا أَبَدِيًّا.

ترجمہ: اللہ تعالیٰ اپنی مخلوق (پیداکرنے) سے پہلے اپنی (تمام) صفات کے ساتھ قدیم ہے: یعنی ہمیشہ سے ہے مخلوق کے وجو دمیں آنے سے اس کی صفات میں کوئی ایسا اضافہ نہیں ہوا جو پہلے نہیں تھا، اور جس طرح وہ اپنی صفات کے ساتھ ابدی ہے (یعنی ہمیشہ رہے گا)۔ صفات کے ساتھ ابدی ہے (یعنی ہمیشہ رہے گا)۔ تشویع

اس عقیدے کا حاصل ہے ہے کہ اللہ تعالی کی تمام صفات ہمیشہ سے ہیں اور ہمیشہ رہیں گی۔وہ مخلوق کو پیدا کرنے سے پہلے بھی اپنی تمام صفات کے ساتھ موصوف تھا۔ مخلوق کے وجود میں آنے سے اس کی صفات میں کوئی ایسااضافہ نہیں ہوا جو پہلے نہیں تھا۔

﴿إِنَّ اللَّهَ كَانَ تَوَّابَارَّ حِيْمًا ﴾ [النساء:16]

رجمہ: بے شک اللہ بہت توبہ قبول کرنے والا، بڑا مہر بان ہے۔

﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [النساء:17]

ترجمه: اور الله علم والاحكمت والاہے۔

14- لَيْسَ بَعْدَ خَلْق الخَلْق اسْتَفَادَ اسْمَ"ا خُالِق "وَلَا بِإِحْدَاثِ البَرِيَّةِ اسْتَفَادَ اسْمَ"البَارِئ" لَهُ مَعْنَى الرُّبُوْبِيَّةِ وَ لَا مَرْبُوْبَ، وَ مَعنَى الْخَالِقِ وَ لَا مَعْلُوْقَ. وَ كَمَا أَنَّهُ مُحْيِيْ الْمَوْتَى بعْدَ مَا

أَحْيَا،اسْتَحَقَّ هٰذَا الاسْمَ قَبْلَ إِحْيَائِهِمْ، كَذٰلِكَ اسْتَحَقَّ اسْمَ اخْالِقِ قَبْلَ إِنْشَائِهِمْ.

ترجمہ: مخلوق کو پیدا کرنے کے بعد اللہ تعالی نے "الحقالق" کا نام نہیں اپنایا اور نہ ہی مخلوق کو وجو دَبخشنے کی وجہ سے "الْبَادِئ" کانام اختیار کیا۔ اللہ تعالی کے لیے "ربوبیت" کی صفت اس وقت بھی ثابت تھی جب کوئی "مربوب" موجود نہ تھا اور "الحقالِق" کی صفت اس وقت بھی ثابت تھی جب کوئی "مخلوق" موجود نہ تھی۔ اور جس طرح (قیامت میں) مُر دوں کو زندگی عطاکر نے کے بعد وہ "اللُم حیبی" (زندہ کرنے والا) کہلائے گا، اسی طرح مُر دوں کو زندگی عطاکر نے سے بھلے بھی وہ اس نام کا مستحق ہے ، (بالکل) اسی طرح وہ مخلوق کو پیدا کرنے سے پہلے بھی "الحقالق" کے نام کا مستحق تھا۔

NANONONINA NANONONINA

#### تشريح

- الخالق "كامعنى ہے: "چيزوں كو ايك خاص اندازے سے عدم سے وجو دميں لانے والا "اور" المبارئ" كامعنى ہے: "چيزوں كو بغير تفاوت بنانے والا ""
  - ربّ "پالنے والے کو کہتے ہیں اور "مربوب" وہ جسے پالا جائے۔
- -15 فَالِكَ بِأَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ، وَكُلُّ شَيْءٍ إِلَيْهِ فَقِيْرٌ، وَكُلُّ أَمْرِعَلَيْهِ يَسِيْرٌ، لَا يَخْتَاجُ إِلَىٰ شَيْءٍ ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَ هُوَالسَّمِيْعُ الْبَصِيْرُ ﴾.

ترجمہ: بیر(اللہ تعالیٰ کا ازل سے صفاتِ کمال سے موصوف ہونا) اس لیے ہے کہ وہ ہر چیز پر قادر ہے، ہر چیز اس کی مختاج ہے اور ہر کام اس کے لیے آسان ہے، وہ کسی چیز کامختاج نہیں: ﴿اس جیسی کوئی چیز نہیں، وہ خوب سننے اور دیکھنے والا ہے ﴾۔ 16 حَلَقَ الْخُلُقَ بِعِلْمِهِ.

ترجمہ: اس(اللہ تعالی) نے مخلوق کو پیدا کیا اس حال میں کہ وہ انہیں اچھی طرح جانتا تھا۔ تشہ دیج

- 🗨 الله تبارك و تعالیٰ اپنی تمام مخلوق کوان کی پیدائش سے بھی پہلے مکمل طور پر جانتے تھے۔
- نہ صرف یہ کہ اللہ تبارک و تعالی ہر مخلوق کو اس کی پیدائش سے پہلے جانتے تھے بلکہ تمام مخلو قات کے بارے میں چھوٹی موٹی تمام تفصیلات پہلے سے لوح محفوظ میں لکھی ہوئی ہیں، جبیبا کہ اس آیت سے معلوم ہو تا ہے: ﴿وَلَا رَظِبِ وَلَا يَابِيسِ إِلَّا فِي كِتُبِ مُّبِينِ﴾ [الأعام: 59]

ترجمہ: کوئی خشک یاتر چیز ایسی نہیں ہے جو ایک کھلی کتاب میں درج نہ ہو۔

17- وَقَدَّرَ هَهُمْ أَقْدَارًا.

ترجمہ: اور اللہ تعالیٰ نے ان (مخلو قات) کے لیے (الگ الگ) اندازے مقرر کیے۔

#### تشريح

اً قُدُار: "قدر" کی جمع ہے، اس کے کئی معانی آتے ہیں، یہاں" اندازہ" کے معنی میں ہے۔

العصيدة السماوية

# شرعقيدة الطحاوية ﴾ ﴿ 20 ﴿ شرعقيده طحاويه ﴾

- مخلوق کی ہر ہر چیز کی تمام تفصیلات لوحِ محفوظ میں پہلے سے لکھ دی گئی ہیں ، جیسے : شکل وصورت ، حَجَم ، رزق ، عمر ، وغیر ہ۔
  - وج محفوظ میں ان تفصیلات کے لکھنے کو "علم عقائد" کی اصطلاح میں" تقدیر" کہتے ہیں۔
    - عقید و تقدیر قرآن وحدیث دونول سے ثابت ہے:

﴿ وَخَلَقَ كُلُّ هَٰى ءٍ فَقَدَّرَ لَا تَقْدِيْرَا ﴾ [الفرقان: 2]

ترجمہ: اور الله تعالی نے ہر چیز کو پیدا کر کے اس کو ایک نیا تلا انداز عطا کیا ہے۔

حضور مَنَّا اللَّيْمَ كَارشاد ہے: الله تبارک و تعالی نے آسانوں اور زمین کو پیدا کرنے سے بچپاس ہز ارسال پہلے تمام مخلو قات کے اندازے مقرر کیے <sup>1</sup>۔

18- وَ ضَرَبَ لَمُمْ آجَالًا.

ترجمہ: اور اللہ تعالیٰ نے ان (مخلو قات) کی موت کے او قات مقرر کئے۔

## تشريح

الله تعالی نے ہر جاندار کی موت کا وقت مقرر کرکے لوحِ محفوظ میں پہلے سے لکھ دیا ہے، جب وہ وقت آتا ہے تواس میں کسی قشم کی تقدیم و تاخیر نہیں ہوتی ہے۔ار شادِ باری تعالی ہے:
﴿ وَمَا كَانَ لِمَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهُ كِتُبُا مُّؤَ جَلًا ﴾ [آل عمران: 145]

ترجمہ: اور بیے کسی بھی شخص کے اختیار میں نہیں ہے کہ اسے اللہ کے حکم کے بغیر موت آ جائے، جس کا ایک معین وقت پر آنا لکھا ہوا ہے۔

﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ فَإِذَا جَاءً أَجَلُهُ مُ لَا يَسْتَأُخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [الأعراف: 34] ترجمہ: اور ہر قوم کے لیے ایک میعاد مقرر ہے۔ چنانچہ جب ان کی مقررہ میعاد آجاتی ہے تووہ گھڑی بھر بھی اس سے آگے پیچھے نہیں ہوسکتے۔

ا صحيح مسلم، 4/ 2044

# 19- وَلَمْ يَخْفَ عَلَيْهِ شَيْءٌ مِنْ أَفْعَالِهِمْ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَهُمْ وَ عَلِمَ مَا هُمْ عَامِلُوْنَ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَهُمْ.

ترجمہ: اور مخلوق کے افعال میں سے کوئی بھی فعل ان کی پیدائش سے پہلے بھی اللہ تعالی سے چھپاہوانہ تھا، اور ان کی پیدائش سے پہلے وہ سب کچھ اللہ تعالیٰ کو معلوم تھاجو انہوں نے (پیدائش کے بعد اپنی زندگی میں) کرنا تھا۔ تشویعے

حفلوق کاہر قول و فعل اور ہر حرکت و سکون ان کی پیدائش سے پہلے اللہ تبارک و تعالی جانتا ہے۔ جو حرف زبان سے نکاتا ہے، جو کام ہاتھ پیر کے ذریعے ہو تا ہے حتی کہ دل میں جو ارادے اور وسوسے آتے ہیں وہ آسانوں اور زمین کی پیدائش سے بچاس ہز ارسال پہلے لوحِ محفوظ میں لکھ دیئے گئے تھے۔ 20 – وَأَمَرَهُمْ بِطَاعَتِهِ وَنَهَاهُمْ عَنْ مَعْصِيَتِهِ.

ترجمہ: اور اللہ تعالی نے ان کواپنی فرمال برداری کا حکم دیا، اور نافرمانی سے منع کیا۔

#### تشريح

الله تبارک و تعالی نے انسانوں اور جنات کو پیدا کرنے کے بعد یو نہی نہیں چھوڑا بلکہ اپنی اطاعت و عبادت کا پابند بنایا اور نافر مانی سے روکا۔ ارشادِ باری تعالی ہے:
﴿ وَمَا خَلَفُتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: 56]

ترجمہ: اور میں نے جنات اور انسانوں کو اپنی عبادت کے سواکسی اور کام کے لیے بید انہیں کیا۔ ﴿ إِنَّ اللّٰهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُ لِي وَالْدِ حُسَانِ وَإِيْتَا رُّي ذِي الْقُرْ فِي وَيَهُ فِي عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْهُو نَكِي وَالْبَعْيُ ﴾ [الحل: 90] ترجمہ: بے شک الله انصاف کا، احسان کا، اور رشتہ داروں کو (ان کے حقوق) دینے کا حکم دیتا ہے، اور بے حیائی، بدی اور ظلم سے روکتا ہے۔

21 - وَكُلُّ شَيْءٍ يَجْرِى بِتَقْدِيْرِهِ وَمَشِيْئَتِهِ، وَمَشِيْئَتُهُ تَنفُذُ، لَا مَشِيْئَةَ لِلْعِبَادِ، إِلَّا مَاشَآءَ هُمْ فَمَا شَآءَ هُمْ كَانَ وَمَا لَمْ يَشَأْ لَمْ يَكُنْ.

ترجمہ: اور ہر چیزاس کی تقدیر (مقرر کرنے) اور مشیت (چاہت) کے مطابق چلتی ہے۔ صرف اس کی مشیت چلتی ہے، (اس کی مشیت کے سامنے) بندوں کی مشیت نہیں چلتی، البتہ بندوں کی صرف وہ چاہت پوری ہوتی ہے جواللہ تعالیٰ کو منظور ہو۔ لہذاوہ بندوں کے لیے جو کچھ چاہتا ہے وہ ہو کر رہتا ہے اور جو نہیں چاہتاوہ نہیں ہو سکتا۔

~~~~~~

#### تشريح

ہر کام اللہ کے چاہنے سے ہو تا ہے، وہ اگر کوئی کام نہ چاہے تو ساری مخلوق مل کر بھی وہ کام نہیں کر سکتی۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَا تَشَاَّءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيهَا حَكِيفًا ﴾ [الإنسان: 30]

ترجمه: اورتم چاہ بھی توبس وہی سکتے ہو جو اللہ چاہے، بے شک اللہ بڑاعلم والاہے، بڑا حکمت والاہے۔

22 يَهْدِيْ مَنْ يَّشَآءُ ، وَيَعْصِمُ وَيُعَافِيْ فَضْلًا ، وَيُضِلُّ مَنْ يَّشَآءُ ، وَيَخْذُلُ وَيَبْتَلِيْ عَدْلًا.

ترجمہ: وہ (اللہ تعالیٰ) اپنے فضل سے جے چاہتا ہے ہدایت دیتا ہے، حفاظت کر تاہے اور عافیت دیتا ہے، اور وہ اپنے عدل سے جے چاہتا ہے مدد کرنا چھوڑ دیتا ہے اور آزمائش میں مبتلا کرتا ہے۔

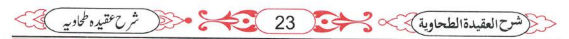
#### تشريح

- تمام مخلوق الله کی ملکیت ہے، وہ اپنی ملکیت میں جس طرح چاہے تصرف کرتا ہے، الله اگر کسی کو ہدایت بخشاہے تو یہ اس کا انعام ہے، اور کسی کی ضد اور ہٹ دھر می کی وجہ سے اس کو امتحان میں ڈالٹا ہے تو یہ اس کاعدل وانصاف ہے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:
  - ﴿ مَن يَشَإِ آللَّهُ يُضَلِلْهُ وَمَن يَشَأْ يَجُعَلْهُ عَلَىٰ صِرْط مُّسْتَقِيم ﴾ [الأنعام: 39]
  - ترجمہ: اللہ جے چاہتاہے گر اہی میں ڈال دیتاہے اور جسے چاہتاہے سید ھی راہ پر لگا دیتاہے۔
  - علوق كوالله تعالى كے كسى فيصلے اور كام پر اعتراض كرنے كى كوئى تنجائش نہيں۔ار شادِ بارى تعالى ہے:
    ﴿ لَا يُسْتَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَلُونَ ﴾ [الأنبياء: 23]
    - ترجمہ: وہ جو کچھ کر تاہے،اس کاکسی کوجواب دہ نہیں ہے،اور ان سب کوجواب دہی کرنی ہوگی۔
  - الله اس کو گر اه کرتا ہے جو خو دراه حق سے منہ موٹر کر گر اہی کے پیچے پڑجائے۔ ارشادِ باری تعالی ہے:
    ﴿ وَ لَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف: 49]

ترجمہ: اور تمہاراپروردگار کسی پر کوئی ظلم نہیں کرے گا۔

﴿وَهَكَايُنُهُ النَّجُكَايُنِ﴾ [البلد: 10]

ترجمہ: اور ہم نے اس کو (بھلائی اور برائی کے) دونوں راستے بتادیتے ہیں۔



# 23 وَ كُلُّهُمْ يَتَقَلَّبُوْنَ فِيْ مَشِيْئَتِهِ بَيْنَ فَضْلِهِ وَعَدْلِهِ.

ترجمہ: اور تمام بندے اللہ کی مشیت کے مطابق اس کے فضل اور عدل کے در میان (مختلف حالات میں) زندگی گزارتے ہیں۔

#### تشريح

اللہ کے فضل سے بندوں کو دین و دنیا کے اعتبار سے اچھی حالت نصیب ہوتی ہے اور اس کے عدل سے وہ بری حالت میں مبتلا ہوتے ہیں، چنانچہ کوئی ہدایت پاتا ہے اور کوئی گمر اہ ہو تا ہے، کسی پر نعمتوں کی بارش ہوتی ہے اور کوئی بلا اور مصیبت میں گر فقار ہو تا ہے، یہ سب کچھ اللہ کے چاہنے سے ہو تا ہے اس کے چاہے بغیر کچھ بھی نہیں ہو سکتا، اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ فَإِنَّ أَلَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهٰدِي مَن يَشَآءُ ﴾ [فاطر: 8]

ترجمہ: سوبے شک اللہ جس کوچاہتاہے،راستے سے بھٹکا دیتاہے،اور جس کوچاہتاہے ٹھیک راستے پر پہنچا دیتاہے۔ ایک اور جگہ فرمایا:

ترجمہ: کہو: اے اللہ!اے اقتدار کے مالک! تو جس کو چاہتا ہے اقتدار بخشا ہے،اور جس سے چاہتا ہے اقتدار چھین لیتا ہے،اور جس کو چاہتا ہے اور جس کو چاہتا ہے رسوا کر دیتا ہے، تمام تر بھلائی تیرے ہی ہاتھ میں ہے۔یقیناً توہر چیز پر قادر ہے۔

# 24- وَ هُوَ مُتَعَالٍ عَنِ الْأَصْدَادِ وَ الْأَنْدَادِ.

ترجمه: اوروه (الله تعالى) اضداد وانداد سے بلند و بالا ہے۔

#### تشريح

- أضداد: "ضد "كى جمع ہے، "ضِد " مخالف ومقابل كو كہتے ہيں۔
  - أنداد: "ند "كى جمع ہے،"ند"مثل كو كہتے ہيں۔
- اس عقیدے کا حاصل میہ ہے کہ نہ کوئی اللّٰہ کا مقابلہ کرنے والا ہے اور نہ ہی کوئی اس کی مثل ہے۔ مند میں میں اللہ

ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُوا أَحَلُ ﴾ [الإخلاص: 4] ترجمہ: اور اس کے جوڑ کا کوئی بھی نہیں۔

﴿ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ ٱنْكَادَاوً أَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقره:22]

ترجمہ: للمذ اللہ کے ساتھ شریک نہ کھبراؤ جبکہ تم (پیرسب باتیں) جانتے ہو۔

25- لَا رَادً لِقَضَاءِهِ ، وَ لَا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ ، وَ لَا غَالِبَ لِأَمْرِهِ.

ترجمہ: اس(اللہ تعالیٰ) کے فیصلے کو کوئی رد کرنے والا نہیں،اس کے حکم کو کوئی ٹالنے والا نہیں اور اس کے امر پر کوئی غالب آنے والا نہیں۔

#### تشريح

ایک ہی بات کو تین جملوں میں مختلف انداز سے بیان کیا گیاہے جس کا حاصل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ جس کام کو کرنے کا فیصلہ کرتاہے وہ ہو کر رہتاہے،اس کو کوئی ٹال نہیں سکتا۔ار شادِ باری تعالیٰ ہے:
﴿ وَاللّٰهُ يَحْکُمُهُ لَا مُعَقِّبَ لِحُکُمِهِ ﴾ [الرعد: 41]

ترجمہ: ہر حکم الله دیتاہے، کوئی نہیں ہے جواس کے حکم کو توڑ سکے۔

﴿ وَاللَّهُ غَالِبٌ عَلَى آمْرِهِ ﴾ [يوسف: 21]

رجم: اورالله كوايخ كام يربورا قابوحاصل ب-

﴿وَإِنْ يَّمُسَسُكَ اللهُ بِضَرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهَ إِلَّا هُوَ ۚ وَإِنْ يُّرِ ذُكَ بِغَيْرٍ فَلَا رَآدَّ لِفَضْلِهِ﴾ [يونس:107]

ترجمہ: اور اگر تمہیں اللہ کوئی تکلیف پہنچادے تواس کے سواکوئی نہیں ہے جواسے دور کردے، اور اگر وہ تمہیں کوئی بھلائی پہنچانے کاارادہ کرلے تو کوئی نہیں ہے جواس کے فضل کارخ پھیر دے۔

26- آمَنًا بِذٰلِكَ كُلِّهِ وَأَيْقَنَّا أَنَّ كُلًّا مِنْ عِنْدِهِ.

ترجمہ: ہماراان سب (جو اس سے پہلے بیان ہو چکاہے) پر ایمان ہے اور ہمیں اس بات کا یقین ہے کہ اس کا نئات میں جو کچھ ہے اس کے حکم سے ہے۔



# ٱلْإِيمَانُ بِنُبُوَّةِ النَّبِيِّ خُدً ﷺ

# 27 وَإِنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ الْمُصْطَفِي وَنَبِيُّهُ الْمُجْتَلِي، وَرَسُوْلُهُ الْمُرْتَضَى.

ترجمہ: اور (ہم اللہ کی توفیق سے پختہ عقیدہ رکھتے ہوئے یہ کہتے ہیں کہ) بے شک حضرت محمر مَثَاثَاتِمُ اللہ تعالیٰ کے منتخب بندے، چنیدہ نبی اور پبندیدہ رسول ہیں۔

#### تشريح

- ند کورہ بالاعبارت کاعطف"إنَّ اللهَ وَاحِدٌ" يربي جو كتاب كے آغاز ميں مذكور ہے۔
- 🗨 مصطفے، مجتبیٰ اور مرتضی تینوں الفاظ کا تقریباً ایک ہی معنی ہے، یعنی منتخب اور پسندیدہ۔
- حضور مَلَى تَلَيِّمْ كَى نبوت قرآن وحدیث کے واضح دلا کل سے ثابت ہے۔اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:
  ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَاۤ اَحَدٍ مِنْ رِّ جَالِكُمْ وَلَكِنَ رَّسُوْلَ اللّهِ وَخَاتُمَ النَّبِيةِ نَ ﴾ [الأحزاب: 40]
  ترجمہ: (مسلمانو!) محمد (مَلَى تَلِيَّةُ مِلْ) تم مر دوں میں سے کسی کے باپ نہیں ہیں، لیکن وہ اللہ کے رسول ہیں، اور تمام
  نبیوں میں سے سب سے آخری نبی ہیں۔

حضور مَنَاللَّهُ عَمْمُ كاارشاد ہے:

إِنَّ عَبْدُ اللهِ وَخَاتُمُ النَّبِيِّينَ .

- بِ شك ميں الله كابنده ہوں اور انبياء كرام كاسلسله ختم كرنے والاہوں۔
- نی اور رسول ہونے کے باوجو و حضورِ اکرم مَثَلَّ الله تعالیٰ کے بندے ہیں۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:
  ﴿ سُبُحٰنَ الَّذِیْ اَسُرٰ ی بِعَبْینِ اِلْهُ اَلٰہِ مِنْ الْهُ سَجِیدِ الْحَوَامِ اِلَی الْهَ سَجِیدِ الْاَقْصَا ﴾ [الإسراء: 1]

  ترجمہ: پاک ہے وہ ذات جو اپنے بندے کوراتوں رات مسجد حرام سے مسجد اقصی تک لے گئے۔
  - 28- وَإِنَّهُ خَاتُّمُ الْأَنْبِيَاءِ وَإِمَامُ الْأَثْقِيَاءِ وَسَيِّدُ الْمُرْسَلِيْنَ وَحَبِيْبُ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ.

ترجمہ: اور بے شک وہ (حضرت محر مُعَلَّمَ الْأَنبِيَاءِ (نبيوں كے سلسلے كو ختم كرنے والے)، تمام متقبول كے امام، تمام رسولوں كے سر دار، اور رب العالمين كے محبوب بيں۔

1 المستدرك للحاكم

#### تشريح

- حضور مَثَلَ اللَّهُ عِلْمُ بِرِ نبوت اور رسالت كاسلسله ختم ہو گياہے، آپ كے بعد كوئى پیغیبر آنے والا نہیں ہے۔
- آپ مَنْ اللَّيْمُ كَا آخرى پنجيمر مونا قرآن وحديث سے ثابت ہے، ارشادِ بارى تعالى ہے:
  ﴿ مَا كَانَ هُحَةً لَّ اَ آَبَ آَحَدٍ مِنْ قِرْ آَن وحديث سے ثابت ہے، ارشادِ بارى تعالى ہے:
  ﴿ مَا كَانَ هُحَةً لَّ اَ آَبَ آَحَدٍ مِنْ تِرِ جَالِكُمْ وَلَكِنْ رَّ سُولَ اللَّهِ وَخَاتَمُ اللَّهِ بِيّن ﴾ [الأحواب: 40]

  ترجمہ: (مسلمانو!) محمد (مَنَّ اللَّهُ يَعْمُ مردوں ميں سے کسی کے باپ نہيں ہیں، ليكن وہ الله کے رسول ہیں، اور تمام
  نبيوں ميں سے سب سے آخری نبی ہیں۔
- حضور مَنَّ النَّیْمَ نِے ارشاد فرمایا: "عنقریب میری امت میں تیس بڑے جھوٹے آدمی ظاہر ہوں گے، ان میں سے ہر ایک دعوٰی کرے گا کہ وہ نبی ہے، (یادر کھو) کہ میں نبیوں کے سلسلے کا آخری نبی ہوں اور میں حیرے بعد کوئی نبی نہیں ""۔
- آخری زمانے میں حضرت علیلی عابقہ انتہام آسان سے اتریں گے، مگر وہ اپنی شریعت کی وعوت نہیں دیں گے۔ گے بلکہ ہمارے پیغیبر مَنَاعَتْهِ مِنْمَ کَا عَلَیْمَ کِی شریعت پر عمل کرتے رہیں گے۔
- امام: اسے کہاجا تاہے جس کی اتباع کی جائے۔ ہر وہ شخص جو حضور مَثَّاتِیْنِ کی اتباع کر تاہے وہ متقی ہے۔ اس طرح حضور مَثَّاتِیْنِیْم تمام متقبول کے امام و پیشواء ہیں۔
- سید: سر دار کو کہتے ہیں، حضور مُنگانِیْم نہ صرف تمام نبیوں کے بلکہ آدم علیہ الہ تاہی تمام اولاد کے سر دار ہیں۔ بیں۔حضور مُنگانِیْم کا ارشاد ہے: "میں قیامت کے دن آدم علیہ الہ تاہی اولاد کا سر دار ہوں گا"۔ یعنی قیامت کے دن حضور مُنگانِیْم کی سر داری واضح ہو جائیگی یہ مطلب نہیں کہ صرف اس دن سر دار ہوں گے۔
- الله تعالی نے قرآنِ پاک میں کئی جگہ بیہ فرمایاہے کہ وہ محسنین اور متقین کے ساتھ محبت کر تاہے، حضور منگاللہ تعالی نے قرآنِ پاک میں اور متقین کے امام ہیں اس لیے الله کوسب سے زیادہ پیارے ہیں۔

<sup>(</sup>سنن ابي داد، باب ذكر الفتن ودلائلها: 6/306)\_

<sup>(</sup> صحيح مسلم، 4/1782 ) 2



# 29 وَكُلُّ دَعْوَى النُّبُوَّةِ بَعْدَهُ فَغَيٌّ وَ هَوًى.

ترجمہ: اور ان (رسول الله مَثَلَظِیمًا) کے بعد نبوت کاہر دعوی گمر اہی اور نفس کی (جھوٹی)خواہش ہے۔ تشدید

جب قر آن وسنت کے واضح دلاکل سے یہ بات ثابت ہوگئ کہ حضرت محمد مثل اللہ تعالیٰ کے آخری پیغیبر ہیں، اور آپ مثل اللہ تعالیٰ کے اخری پیغیبر نہیں، تو اب جو شخص بھی نبوت کا دعوی کرے گااس کا دعوی محض گمر ابی اور نفس کی خواہش ہوگی۔

30- وَ هُوَ الْمَبْعُوثُ إِلَى عَامَّةِ الْجُنِّ وَ كَافَّةِ الْوَرَى بِالْحُقِّ وَ الْهُدَى وَ بِالنُّورِ وَ الضِّيَاءِ.

ترجمہ: اور وہ (رسول الله مَنَّ اللهُ مَن تشویع

- " وڑی'' مخلوق کو کہتے ہیں، یہاں اس سے مر اد انسان ہیں، آپ مَنَّا النَّیْمِّ جہاں انسانوں کے پیغمبر ہیں وہاں جنات کے بھی پیغیبر ہیں۔ تمام انسانوں اور جنات پر حضور مَنَّا النَّیْمِّ کی اتباع لازم ہے۔
  - تمام انسانوں کے لیے پغیر ہونے کی دلیل یہ آیت مبار کہ ہے:
    ﴿ وَمَا أَرْ سَلْنُكَ إِلَّا كَا فَقَةً لِلنَّاسِ بَشِيْرًا وَ نَذِيْرًا ﴾ [سا: 28]
- ترجمہ: اور (اے پغیمر!) ہم نے تہمیں سارے ہی انسانوں کے لیے ایسار سول بناکر بھیجاہے جوخوشخری بھی سنائے، اور خبر دار بھی کرے۔
  - 🗨 جنات کے لیے پیغمبر ہونے کی دلیل "سورۃ الجنّ "ہے۔

﴿ قُلُ اُوْحِىَ إِلَىَّ اَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِّنَ الْجِنِّ فَقَالُوْ الِنَّاسَمِعْنَا قُرْانَا عَجَبَا ﴿ يَهْدِئَ إِلَى الرُّشُدِ فَأَمَنَّا بِهِ الْ وَلَنْ نُشْرِكَ بِرَبِّنَا آحَدَا ﴾ [الن: 1-2]

ترجمہ: (اے پیغمبر) کہہ دو: میرے پاس وحی آئی ہے کہ جنات کی ایک جماعت نے (قرآن) غور سے سنا، اور (اپنی قوم سے جاکر) کہا کہ ہم نے ایک عجیب قرآن سنا ہے۔جوراہ راست کی طرف رہنمائی کرتا ہے، اس لیے ہم اس پر ایمان لے آئے ہیں، اور اب اپنے پروردگار کے ساتھ کسی کو (عبادت میں) مرگز شریک نہیں مانیں گے۔ ﴿وَمَا خَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَتَعْبُدُونِ ﴾ [الذاربات: 56]

ترجمہ:اورمیں نے جنات اور انسانوں کواس کے سواکسی اور کام کے لیے پیدا نہیں کیا کہ وہ میری عبادت کریں۔

.

NO CONTRACTOR OF THE PARTY OF T

" ''نور وضاء'' دونوں کے معنی روشنی کے ہیں مگر ''ضیاء''اس روشنی کو کہتے ہیں جو زیادہ قوی ہو۔ قر آن پاک میں اللہ تبارک و تعالی کا ارشاد ہے:﴿ هُوَ الَّذِي يَجْعَلَ الشَّهْمُسَ ضِيمَا مَّوَّا الْقَمَرَ نُوْدًا ﴾ [یوس: 5] ترجمہ:اور اللہ وہی ہے جس نے سورج کو سرایاروشنی بنایا،اور چاند کو سرایانور۔

31- وَ إِنَّ الْقُرْآنَ كَلَامُ اللهِ ، مِنْهُ بَدَا بِلَا كَيْفِيَّةٍ قَوْلًا وَ أَنْزَلَهُ عَلَى رَسُوْلِهِ وَحُيًا. وَ صَدَّقَهُ اللهُ وَعَلَى فِا خُقِيقَةِ. لَيْسَ بِمَخْلُوقٍ كَسَكَلَامِ الْبَرِيَّةِ الْمُؤْمِنُوْنَ عَلَى ذٰلِكَ حَقًّا وَ أَيْقَنُوْا أَنَّهُ كَلَامُ اللهِ تَعَالَى بِاخْقِيقَةِ. لَيْسَ بِمَخْلُوقٍ كَسَكَلَامِ الْبَرِيَّةِ فَمَنْ سَمِعَهُ فَزَعَمَ أَنَّهُ كَلَامُ الْبَشَرِ فَقَدْ كَفَرَ وَ قَدْ ذَمَّهُ اللهُ وَعَابَهُ وَأَوْعَدَهُ بِسَقَرَ حَيْثُ قَالَ فَمَنْ سَمِعَهُ فَزَعَمَ أَنَّهُ كَلَامُ الْبَشَرِ فَقَدْ كَفَرَ وَ قَدْ ذَمَّهُ اللهُ وَعَابَهُ وَأَوْعَدَهُ بِسَقَرَ حَيْثُ قَالَ تَعْلَىٰ: ﴿ سَلَمْ لِي اللهُ عَلَىٰ الْبَشَرِ ﴾ [النَّهُ قَوْلُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ

ترجمہ: اور (ہم اللہ کی توفیق سے پختہ عقیدہ رکھتے ہوئے یہ کہتے ہیں کہ) یقینًا قر آن اللہ کا کلام ہے، اسی سے قول کی شکل میں بغیر سکی کیفیت کے ظاہر ہوا اور اسی نے اس کو اپنے پغیر سکی گئی ہے۔ روح کی صورت میں نازل کیا۔ اور مؤمنوں نے اس کو حق سیمھتے ہوئے اس کی تصدیق کی، اور اس بات کا یقین کیا کہ یہ حقیقتًا اللہ کا کلام ہے۔ (اور مومنوں نے اس بات کا یقین کیا کہ یہ قر آن) انسانوں کے کلام کی طرح مخلوق نہیں۔ سوجس نے اسے سنااور سے مقیدہ رکھا کہ یہ انسانوں کے کلام کی طرح مخلوق نہیں۔ سوجس نے اسے سنااور سے عقیدہ رکھا کہ یہ انسانوں کا کلام ہے تو اس نے کفر کیا اور یقینا اللہ نے ایسا سیمھنے والے کی مذمت کی ہے، اسے برا کہا ہے اور اسے دوز خ کی وعید سنائی ہے، جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿ میں اسے عنقر یب دوز خ میں ڈالوں گا ﴾ تو جب اللہ اللہ نے اس شخص کو جہنم کی وعید سنائی ہے جس نے یہ کہا: ﴿ یہ قر آن تو سر اسر بشر کا قول ہے ﴾ تو اس سے ہمیں یہ معلوم ہوا اور ہمیں یہ یقین ہو گیا کہ یہ قر آن پاک خالق بشر کا قول ہے اور بشر کے کلام کے ساتھ اس کی مشابہت نہیں۔

- مذكوره بالاعبارت بهي "إِنَّ الله وَاحِدٌ" يرعطف ہے جو كتاب كے آغاز ميں مذكور ہے۔
- قرآن پاک اللہ تعالیٰ کی آخری کتاب اوراول سے لے کر آخر تک اللہ کا کلام ہے اور اللہ سے بطور قول کے اس کا ظہور ہوا ہے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَإِنْ آحَدُ مِّنَ الْمُشْرِكِيْنَ السَّتَجَارَكَ فَأَجِرْ تُحَتَّى يَسْمَعَ كَلْمَ اللَّهِ ﴾ [النوبة: 6]

ترجمہ:اورا گر کوئی شخص مشر کین میں ہے آپ سے پناہ کاطالب ہو توآب اس کو پناہ دیں تاکہ وہ کلام اللی سن لے۔

# و شرح العقيدة الطحاوية ﴾ ﴿ 29 ﴿ مُعَدِه طَاوِيهِ ﴾ ﴿ مُعَادِيهِ الطَّعَادِيةِ الطَّعَدِيةِ الطَّعَادِيةِ الطَّعَادِيةِ الطَّعَادِيةِ الطَّعَادِيقِيقِ السَّعَادِيقِيقِ السَّعَادِيقِيقِ السَّعَادِيقِيقِ السَّعَادِيقِيقِ السَّعَادِيقِيقِ السَّعَادِيقِيقِ السَّعَادِيقِ السَّعَادِيقِيقِ السَّعَادِيقِيقِ السَّعَادِيقِيقِ السَّعَادِيقِيقِ السَّعَادِيقِيقِ السَّعَادِيقِيقِ السَّعَادِيقِيقِ السَّعَادِيقِيقِ السَّعِيقِ السَّعَادِيقِ السَّعِيقِ السَّعَادِيقِ السَّعَادِيقِ السَّعَادِيقِيقِ السَّعَادِيقِيقِ السَّعِيقِ السَّعِقِ السَّعِيقِ السَّعِيقِ السَّعِيقِ

اس آیت میں صراحت کے ساتھ قر آنِ پاک کواللہ تعالیٰ کا کلام کہا گیاہے۔

- " بِلَا کَیْفِیَّةِ": الله تعالیٰ ہے اس کلام کا ظہور کیسے ہوااس کا ہمیں کوئی علم نہیں، ہمیں بس یہ عقیدہ رکھنا چاہئے کہ الله تبارک و تعالیٰ ہے اس کلام کا ظہور قول کی صورت میں اس کی شان کے لا کُق ہواہے۔
- " وَأَنزَلَه عَلَى رَسُولِه وَحيًا": الله تعالى نے قرآن كريم كووحى كى صورت ميں حضرت جبريل عَالِيَّا كَ وَاسْطِ سے رسول الله مَثَاثَةً مِي بِنازل فرمايا۔ ارشادِ بارى تعالى ہے:

  ﴿ نَزَلَ بِهِ الدُّو مُحُ الْآمِدُيْنُ ﴾ [الشعراء: 193]

ترجمہ: امانت دار فرشتہ (حضرت جبر ئیل <sub>قال</sub>بّلاً) اسے لے کراتراہے۔

32 - وَ مَنْ وَصَفَ اللهَ بِمَعْنَى مِنْ مَعَانِيْ الْبَشَرِ فَقَدْ كَفَرَ، فَمَنْ أَبْصَرَ لهٰذَا اعْتَبَرَ، وَ عَنْ مِثْلِ قَوْلِ الكُفَّارِ انْزَجَرَ وَ عَلِمَ أَنَّهُ بِصِفَاتِهِ لَيْسَ كَالْبَشَرِ.

ترجمہ: اور جس کسی نے اللہ کو مخلوق کی (ناقص) صفات میں سے کسی صفت کے ساتھ موصوف کیا تو اس نے کفر کیا، اور جو کوئی (اللہ تعالیٰ کی صفات کے معاملے کو شریعت کی روشنی میں) سیجھنے کی کوشش کرے گا تو وہ (لازمًا) نصیحت حاصل کرلے گا (درست بات پالے گا) اور (اس کے نتیج میں اللہ کی شان میں) کا فروں جیسی (گستاخانہ وناروا) بات کہنے سے بازرہے گا اور اسے اس بات کا یقین حاصل ہوجائے گا کہ اللہ تعالیٰ اپنی صفات میں بشر جیسا نہیں۔

الله تعالیٰ کے لیے صفت ِ کلام ثابت ہے، اور چونکہ بندے بھی کلام کرتے ہیں، اس لیے بیہ شبہ پیدا ہو سکتا تھا کہ الله تعالیٰ کا کلام بندوں کے کلام کی طرح ہے، مصنف وَعَاللَة نے اس بات پر تنبیہ کی کہ الله تعالیٰ کی صفات بندوں کی صفات کی طرح نہیں، بندوں کا کلام کرنا زبان اور منہ کے ذریعے آواز کی صورت میں ہوتا ہے جب کہ اللہ تبارک و تعالیٰ ان تمام چیزوں سے پاک ہے۔

000

# رُؤْيَةُ اللهِ تَعَالَىٰ حَقٌّ

33 - وَ الرُّوْيَةُ حَقِّ لِأَهْلِ الْجُنَّةِ بِغَيْرِ إِحَاطَةٍ وَ لَا كَيْفِيَّةٍ كَمَا نَطَقَ بِهِ كِتَابُ رَبِّنَا: ﴿وُجُوْهَ يَوْمَئِذٍ نَّاضِرَةٌ ٢ إِلَىٰ رَبِهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [الْقِيَامَةِ:22-23]. وَ تَفْسِيرُهُ عَلَى مَا أَرَادَهُ اللهُ تَعَالَىٰ وَ عَلِمَهُ وَ كُلُّ مَا جَاءَ فِيْ ذَلِكَ مِنَ الْحُدِيْثِ الصَّحِيْحِ عَنِ الرَّسُوْلِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ فَهُو كَمَا وَ كُلُّ مَا جَاءَ فِيْ ذَلِكَ مِنَ الْحُدِيْثِ الصَّحِيْحِ عَنِ الرَّسُوْلِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ فَهُو كَمَا قَالَ وَ مَعْنَاهُ عَلَى مَا أَرَادَ ، لَا نَدْخُلُ فِيْ ذَلِكَ مُتَأَوِّلِيْنَ بِآرَائِنَا وَ لَا مُتَوَهِّمِيْنَ بِأَهْوَائِنَا، فَإِنَّهُ مَا قَالَ وَ مَعْنَاهُ عَلَى مَا أَرَادَ ، لَا نَدْخُلُ فِيْ ذَلِكَ مُتَأَوِّلِيْنَ بِآرَائِنَا وَ لَا مُتَوَهِّمِيْنَ بِأَهْوَائِنَا، فَإِنَّهُ مَا شَتَبَهُ سَلِّمَ لِلهُ عَزَ وَجَلَّ وَ لِرَسُوْلِهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَ رَدَّ عِلْمَ مَا اشْتَبَهَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَ رَدَّ عِلْمَ مَا اشْتَبَهَ عَلَيْهِ إِلَا مَنْ سَلَّمَ للهِ عَزَّ وَجَلَّ وَ لِرَسُوْلِهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَ رَدَّ عِلْمَ مَا اشْتَبَهَ عَلَيْهِ إِلَى عَالِمه.

ترجمہ: اور جستیوں کا بغیر احاطہ اور کیفیت کے (اللہ تبارک و تعالیٰ کو) دیکھنا برحق (ثابت) ہے، جیسے کہ ہمارے رب کی کتاب نے اسے بیان کیا ہے: ﴿ اس دن بہت سے چہرے شاداب ہوں گے۔ اپنے پرورد گار کی طرف دیکھ رہ ہوں گے۔ ﴾ اور اس کی تفسیر وہی ہے جو اللہ تعالیٰ کی مر ادہ اور جو اس کے علم میں ہے، اور دیدارِ الہی کے سلسلے میں جو بھی صحیح احادیث حضور مُنَّا ﷺ کے منقول ہیں وہ اسی طرح (برحق) ہیں، جیسے کہ آپ مُنَّا ﷺ فَرایا ہے، اور ان کا مطلب وہی ہے جس کا حضور مُنَّا ﷺ نے ارادہ فرمایا ہے۔ ہم نہ ہی (قرآن وسنت کے) ان دلائل میں (جو دیدارِ اللی کے بارے میں منقول ہیں) اپنی (ناقص) رائے کے ذریعے تاویلات کرتے ہیں اور نہ ہی اپنی (باطل) خواہشات کے سب وہم کا شکار ہوتے ہیں، اس لیے کہ صرف وہی ہندہ اپنے دین (کے معالیٰ) میں (گر اہی ہے) محفوظ رہتا ہے جو اللہ تبارک و تعالیٰ (کی کتاب) اور حضور مُنَّا ﷺ (کی سنت) کے سامنے اپنی گر دن جھکادے اور جو مسئلہ اس پر مشتبہ ہو اس کاعلم اس کے جاننے والے (اللہ تعالیٰ) کے سپر دکر دے۔ گردن جھکادے اور جو مسئلہ اس پر مشتبہ ہو اس کاعلم اس کے جاننے والے (اللہ تعالیٰ) کے سپر دکر دے۔ گرشوں جو مسئلہ اس پر مشتبہ ہو اس کاعلم اس کے جاننے والے (اللہ تعالیٰ) کے سپر دکر دے۔ گرشوں جھکادے اور جو مسئلہ اس پر مشتبہ ہو اس کاعلم اس کے جاننے والے (اللہ تعالیٰ) کے سپر دکر دے۔ گرشوں جھکادے اور جو مسئلہ اس پر مشتبہ ہو اس کاعلم اس کے جاننے والے (اللہ تعالیٰ) کے سپر دکر دے۔

- "وَالرُّوْيَةُ حَقِّ لِأَهْلِ الْجُنَّةِ": المُلِجنَّة كوجنَّة مِين الله تبارك وتعالى كا ديدار نصيب مو كا-
- جنّت کے اندر جنتی تعتیں ہیں ان میں سب سے بڑی اور لذیذ ترین نعمت اللہ تعالیٰ کا دیدارہے 🖳

① صحيح مسلم ، باب إثبات رؤية المؤمنين في الآخرة ربِّم.

- "بِغَيْرِ إِحَاطَةِ": مطلب بيہ ہے کہ دیکھنے والے اپنے رب کو دیکھنے وقت اس کی ذاتِ عالی شان کا اوراس کی تجلیات کا احاطہ نہیں کر سکیں گے ، جیسا کہ الله تبارک و تعالیٰ کا ارشاد ہے: ﴿لَا تُكْدِ كُهُ الْاَبْصَادُ وَهُوَ يُكُدِكُ الْاَبْصَارَ ﴾ [الأنعام: 103] ترجمہ: نگاہیں اس کو نہیں یاسکتیں ، اور وہ تمام نگاہوں کو یالیتا ہے۔
- معنرت ابن عباس خلین الله تعالی کو پورے طور سے پالیں، ہر طرف سے گھیر لیں اور تمام اطراف سے لین اللہ تعالی کو پورے طور سے پالیں، ہر طرف سے گھیر لیں اور تمام اطراف سے اس کا احاطہ کرلیں۔
- جتّ میں اللہ تبارک و تعالیٰ کا دیدار قر آنِ کریم کے علاوہ صحیح احادیث سے بھی ثابت ہے، تقریباً تیس صحابہ کرام میں گئی خضور مُنافِیْتا سے اس مسکلے کو نقل کرتے ہیں 2۔

وَ رَدَّ عِلْمَ مَا اشْتَبَهَ عَلَيْهِ إِلَى عَالِمِهِ.

- "لا ندخل في ذلك الج" صحيح عقيدے والے مسلمان قرآنی آيات اوراحادیث كی تشر تك اپنی خواہشات کے مطابق نہيں كرتے، بلكہ جواللہ تعالی اور رسول مَا اللّٰهِ عَلَيْم كا حكم ہو تاہے اس كواللہ اور اللہ كے رسول کے حكم کے سامنے گردن جھادیتے ہیں۔
- جن لوگوں نے اپنی عقل سے اس معاملے کو سیجھنے کی کوشش کی اور قرآنی آیات اوراحادیث کی تشریخ اپنی خواہشات کے مطابق کی وہ گمر اہ ہوگئے اور اللہ کے دیدار کا انکار کر بیٹھے۔معارف القرآن

10 ابن كثير: تفسير آيت: [الأنعام: 103]

🗈 شرح الطحاوية لابن الى العز: ا / 217

34 وَ لَا تَشْبُتُ قَدَمُ الْإِسْلَامِ إِلَّا عَلَى ظَهْرِ التَّسْلِيْمِ وَ الاِسْتِسْلَامِ. فَمَنْ رَامَ عِلْمَ مَا حُظِرَ عَنْهُ عِلْمُهُ وَ لَمْ يَقْنَعْ بِالتَّسْلِيمِ فَهْمُهُ حَجَبَهُ مَرَامُهُ عَنْ خَالِصِ التَّوْحِيْدِ وَ صَافِيْ الْمَعْرِفَةِ وَ صَحِيْحِ الْإِيْمَانِ. فَيَتَذَبْذَبُ بَيْنَ الْكُفْرِ وَ الْإِيْمَانِ ، وَ التَّصْدِيقِ وَ التَّكْذِيبِ ، وَ الْإِقْرَارِ وَ وَصَحِيْحِ الْإِيْمَانِ. فَيَتَذَبْذَبُ بَيْنَ الْكُفْرِ وَ الْإِيْمَانِ ، وَ التَّصْدِيقِ وَ التَّكْذِيبِ ، وَ الْإِقْرَارِ وَ الْإِنْكَارِ ، مُوسُوسًا تَائِهًا شَاكًا، لَا مُؤْمِنًا مُصَدِّقًا وَ لَا جَاحِدًا مُكَذِّبًا.

ترجمہ: اور اسلام کا قدم صرف سر جھکانے اور فرمان بر داری کی پشت پر جمتا ہے۔ سوجو کوئی اس چیز کے علم کے پیچھے پڑگیا جس کے جانے کا (راستہ) اس کے لیے بند کر دیا گیا ہے اور اس کی سمجھ (قر آن وسنت کے دلائل کے سامنے) سرجھکانے پر مطمئن نہ ہوئی، تو اس کی یہ کوشش اسے (اللہ کی) خالص توحید، واضح معرفت اور صحیح ایمان سے محروم کر دے گی، اور وہ کفر وایمان، تصدیق و تکذیب اور اقرار وازکار کے در میان، وسوسوں، جیرانی اور شک کی حالت میں تر دّد میں مبتلا ہوگا۔ (اور وہ )نہ ہی تصدیق کرنے والامؤمن اور نہ ہی تکذیب کرنے والاہٹ دھر م ہوگا۔

السے میں تردّد میں مبتلا ہوگا۔ (اور وہ )نہ ہی تصدیق کرنے والامؤمن اور نہ ہی تکذیب کرنے والاہٹ دھر م ہوگا۔

السے میں تردّد میں مبتلا ہوگا۔ (اور وہ )نہ ہی تصدیق کرنے والامؤمن اور نہ ہی تکذیب کرنے والاہٹ دھر م ہوگا۔

- وَلا تَثْبُتُ قَدَمُ الْإِسْلَامِ إِلَّا عَلَى ظَهْرِ التَّسْلِيْمِ وَالِاسْتِسْلَامِ، اس جَلِے كالفظى ترجمہ تووبى عبد جواوپر بیان ہواہے، مگر اس سے بیہ نہ سمجھ لیا جائے کہ اسلام كاكوئى قدم ہے اور فرمان بر دارى كى كوئى پشت ہے، بلكہ مقصد بیہ بتاناہے کہ جس طرح قدم جمنے کے لیے اس کے نیچ کسی چیز كا ہونا ضرورى ہے، ہوا میں قدم نہیں جمتا، اسی طرح اسلام كى حفاظت كاراز صرف اس بات میں ہے كہ اللہ اور اللہ كے رسول مَثَالِيَّا عَلَمْ كے سامنے گردن جھكادى جائے اور ان كے ہر تھم كو كسى ٹال مٹول كے بغير مانا جائے۔ اس قسم كے بيان كو علم بلاغت كى اصطلاح میں "استعارہ" كہتے ہیں۔
- "فَمَنْ رَامَ عِلْمَ مَا حُظِرَ عَنْهُ عِلْمُهُ" ہے لے کر"ولا جاحدا مکذبا"تک عبارت کاخلاصہ یہ ہے کہ کچھ چیزیں توالی ہیں جن کی حقیقت کو انسان عقل کی روشنی میں جان سکتا ہے، گر"اصولِ دین "کامعاملہ بالکل ہی الگ تھلگ ہے، اس سلسلے میں جتنی معلومات اللہ اور اللہ کے رسول مَثَلَّ اللَّهُ اللهِ فَراہم کی ہیں ان سے زیادہ علم حاصل کرنے کے پیچھے پڑنے کا نتیجہ گر اہی، جرانی اور پریشانی کے سوا

🕕 استعارہ کی تعریف آپ علم البلاغه میں پڑھیں گے،ان شاءاللہ۔

~~~~~~~

35 - وَ لَا يَصِحُ الْإِيمَانُ بِالرُّؤْيَةِ لِأَهْلِ دَارِ السَّلَامِ لِمَنِ اعْتَبَرَهَا مِنْهُمْ بِوَهْمٍ أَوْ تَأُوّلُهَا بِفَهْمٍ وَ التَّسْلِيْمِ وَ وَ الْوَيْلُ وَلَزُوْمِ التَّسْلِيْمِ وَ وَ إِذْ كَانَ تَأْوِيلُ الرُّوْيةِ وَتَأْوِيلُ كُلِّ مَعْنَى يُضَافُ إِلَى الرُّبُوْيِيَّةِ بِتَرْكِ التَّأْوِيلِ وَلُزُومِ التَّسْلِيْمِ وَ وَ الْأَيْفِيقِ وَلَا تَسْلِيْمِ وَ عَلَيْهِ دِيْنُ الْمُسْلِمِيْنَ . وَ مَنْ لَمْ يَتَوَقَّ النَّفْيَ وَالتَّشْبِيهَ زَلَّ وَ لَمْ يُصِبِ التَّنْزِيْهَ. فَإِنَّ رَبَّنَا جَلَّ وَ عَلَيْهِ دِيْنُ الْمُسْلِمِيْنَ . وَ مَنْ لَمْ يَتَوَقَّ النَّفْيَ وَالتَّشْبِيهَ زَلَّ وَ لَمْ يُصِبِ التَّنْزِيْهَ. فَإِنَّ رَبَّنَا جَلَّ وَ عَلَيْهِ مَعْنَاهُ أَحَدٌ مِنَ الْبَرِيَّةِ عَلَا مَوْصُوفٌ بِصِفَاتِ الْوَحْدَانِيَّةِ مَنْعُوْتُ بِنُعُوْتِ الْفَرْدَانِيَّةِ لَيْسَ فِي مَعْنَاهُ أَحَدٌ مِنَ الْبَرِيَّةِ .

ترجمہ: اور اہلِ جنت کے اللہ کو دیکھنے پر اس شخص کا ایمان ہی صحیح (قابلِ اعتبار) نہیں جو یا تو اس دیکھنے کا نقشہ اپنے وہم سے تیار کرے ، یا اپنی ناقص سمجھ سے اس دیکھنے کو غلط معنی پہنائے۔ اس لیے کہ اللہ کے دیدار اور ہر اس صفت جس کی نسبت اللہ کی طرف ہو، کو سمجھنے کا صحیح طریقہ یہ ہے کہ اس میں تاویل نہ کی جائے اور اسے جو ل کا تول مانا جائے ، اسی پر مسلمانوں کے دین کی (عمارت کی) بنیاد ہے ، اور جو شخص اللہ کی صفات کے انکار اور (مخلوق کے ساتھ اس کی یا اس کی مخلوق کے ساتھ ) تشبیہ سے بازنہ آیا تو وہ (راور است ) سے بھسل گیا اور (اللہ جل شانہ کو ہر کمی و کمزوری سے ) پاک ماننے سے محروم رہا، اس لیے کہ بے شک ہمارارب یکنائی کی صفات سے موصوف ہے اور مخلوق میں اس جیسی کوئی چیز نہیں۔

#### تشريح

- " وارالسلام":اس سے مراد جنت ہے اور "اہل دار السلام" سے مراد جنتی ہیں -
  - "المرؤية ": اس سے مراد جنتيوں كااللہ تبارك و تعالى كو ديكھنا ہے۔

- مذکورہ بالاعبارت کا حاصل ہے ہے کہ دیدارِ اللّٰی پر ایمان لانے کا صحیح طریقہ ہے ہے کہ اس میں تاویل نہ کی جائے اور اسے جول کا توں مانا جائے۔ اپنے وہم سے اس کا خیالی نقشہ تیار کرکے اس کی باریکیاں بیان کر نایا قر آن وحدیث میں منقول الفاظ کو غلط معانی پہنانا صحیح طریقہ نہیں اور اس طرح کا ایمان معتر نہیں۔
- " لمن اعتبرها منهم بوهم": "دیدار الهی "پرناقابلِ اعتبار ایمان کی ایک شکل بیہ کہ اپنے وہم سے اس کا ایک خیالی نقشہ تیار کیا جائے اور اس کی باریکیاں بیان کی جائیں حالانکہ قرآن وحدیث میں "دیدار الهی "کا تفصیلی نقشہ نہیں کھینچا گیا۔ سوایسا شخص اگر چہ بظاہر "دیدار الهی "پر ایمان کا دعوی دار ہو گراس کے اس قسم کے ایمان کی شریعت کی نظر میں کوئی قیت نہیں۔
- ''أو تأولهابفهم'': ''دیدارِ الهی ''پر نا قابلِ اعتبار ایمان کی دوسری صورت یہ ہے کہ اس سلسلے میں قرآن وحدیث میں جو الفاظ آئے ہیں انہیں غلط معنی پہنائے جائیں، مثلا ﴿ إِنّی رَبِّهَا فَاظِرَة ﴾ کے بارے میں بعض لوگ کہتے ہیں کہ اس سے مراد ہے: '' إِنّی ثواب رَبِّهَا فَاظِرَة ''۔ یعنی اپنے رب کے ثواب کا انتظار کریں گے۔ حالا نکہ یہ تاویل غلط ہے اس لیے کہ اس سلسلے میں احادیث میں جو صری کا الفاظ منقول ہیں ان میں اس فتم کی غلط تاویل کی گونگر شنہیں، مثلاً حضور صَالِ اللّٰهُ کَارشاد ہے:

إِنَّكُمْ تَرَوْنَ رَبَّكُمْ عِيَانًا كَمَا تَرَوْنَ الشَّمْسَ فِي الظَّهِيْرَةِ لَيْسَ دُوْنَهَا حِجَابٌ 1.

ترجمہ: بے شک تم اپنے رب کو یوں دیکھو گے جیسے تم سورج کو عین دو پہر کے وقت دیکھتے ہو جب کہ اس کے سامنے بادل نہ ہو۔

## مَوْصُوْفٌ بِصِفَاتِ الْوَحْدَانِيَّةِ، مَنْعُوْتٌ بِنُعُوْتِ الْفَرْدَانِيَّةِ

- صفات "صفت" کی جمع ہے اور نعوت "نعت" کی جمع ہے،صفت اور نعت کا تقریباً ایک ہی معنی ہے۔
- "وحدانیة "اور" فردانیة " بھی ایک ہی معنی کے لیے آئے ہیں۔ اردو میں ان کا ترجمہ" ایک ہونا" یا " کیتا ہونا" سے کیاجا تا ہے۔

محيح البخاري: 4581



# 36- تَعَالَىٰ عَنِ الحُدُوْدِ وَالغَايَاتِ وَالْأَرْكَانِ وَالْأَعْضَاءِ وَالْأَدَوَاتِ، لَا تَخْوِيْهِ الجِهَاتُ السِّتُ كَسَائِرِ الْمُبْتَدَعَاتِ.

ترجمہ: وہ (اللہ تعالیٰ) حد، انتہاء، اجزاء، اعضاء اور آلات سے بلندو بالا (پاک) ہے، تمام مخلو قات کی طرح چھے سمتیں اس کا احاطہ نہیں کر سکتیں۔

#### تشريح

- حدود: "حدّ" کی جمع ہے، اس کا معنی ہے: کنارہ وطرف کہاجاتا ہے: بیہ فلال زمین، مکان یا چیز کی حدود ہیں۔
  - منایات: "غایة "کی جمع ہے، کسی چیز کی انتہاء یعنی آخری ھے کو کہتے ہیں۔
    - ارکان: "رکن"کی جمع ہے، کسی چیز کے جزء کو کہتے ہیں۔
  - اعضاء: "عضو" کی جمع ہے، یہاں اس سے مر ادزندہ چیز کے فانی اعضاء ہیں۔
    - ادوات: "اداة "كى جمع ب، آله واوزار كوكهتي بين -
    - 🗨 جہات: "جِهّة "كى جع ہے جس كامعنى ست وطرف ہے۔
    - مبتدعات: "مبتدع" کی جمع ہے، جس سے مراد مخلوق ہے۔
- اس عبارت کے ذریعے بعض گمراہ لوگوں کے اس غلط عقیدے کی تر دیدہے جنہوں نے ہیہ کہا کہ اللہ تعالیٰ کا مخلوق کی طرح جسم ہے اور اعضاء ہیں۔ (نعوذ باللہ من ذلك) ان لوگوں نے چو تکہ اللہ تعالیٰ کے لیے جسم مانا ہے اس لیے یہ لوگ "مجسمہ"کے نام سے مشہور ہوئے۔
- قر آن وحدیث میں اللہ تعالیٰ کی طرف "وجه''اور "ید "وغیرہ کی نسبت ہوئی ہے مگر ان سے مراد مخلوق کی طرح اعضاء نہیں ہیں،اللہ تعالیٰ کی اس قسم کی صفات اور دیگر تمام صفات پراس طرح ایمان لاناضر وری ہے:
  ان کوجوں کا توں مانا جائے اور ان کا انکار نہ کیا جائے۔

ان میں کوئی تاویل و تحریف نہ کی جائے۔

ان کو مخلوق کی صفات کے ساتھ مشابہ نہ قرار دیا جائے۔مثلاً میہ نہا جائے کہ اللہ کا مخلوق کی طرح ہاتھ ہے۔

0000000000

بلكه بيرمانااور كہاجائے كە" يد" الله تبارك وتعالى كى ايك اليى صفت ہے جس كى كيفيت كاجميں علم نہيں ا

الله تعالی کی ذات وصفات اور دیگر منعیبات کے بارے میں اصولی باتیں

مغیبات (غیب کی چیزوں) کے بارے میں درج ذیل اصولی باتیں یادر کھناضر وری ہیں: مغیبات دوطرح کی ہیں:

(الف) وہ جن کی کوئی نظیر ومثال نہیں۔ یہ شان صرف اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات کی ہے۔

(ب) وہ جن کی نظیرومثال دنیامیں موجود ہے، جیسے جنت کے پھل، محلات اور نہریں وغیرہ۔ لان دونوں فشمر کی حنوں کو عام انسانوں نیائی آئکھوں سے نہیں دیکھااس کیے انسانوا

ان دونوں قسم کی چیز وں کو عام انسانوں نے اپنی آئکھوں سے نہیں دیکھااس لیے انسانوں کی زبان میں ایسے الفاظ موجو دنہیں جو ان چیز وں کاہو بہو نقشہ تھینچ سکیں \_

تا ہم

انسانوں کو سمجھانے کے لیے قر آن وحدیث میں جہاں جہاں دوسری قسم کی چیزوں کاذکر آیا ہے وہاں ان کے لیے وہی الفاظ استعال کئے گئے ہیں جو دنیا میں موجو داس قسم کی چیزوں کے لیے انسانوں کی زبان میں استعال ہوتے ہیں۔ چنانچہ قر آن وحدیث میں جہاں جنت کے چشموں کاذکرہے وہاں ان کے لیے انہار کالفظ استعال ہے، جس سے ہمارے ذہن کی سطح پر پانی کے چشموں کا ایسانقشہ ابھر تاہے جو دنیا کے چشموں کی طرح بہنے والے ہوں گے اوران کا یانی جنتیوں کے استعال میں آنے والا ہوگا۔

A Second

وہ اتنے اعلیٰ چشمے ہیں کہ ہو بہوان جیسے چشمے نہ کسی آنکھ نے دیکھے ہیں،نہ کسی کان نے ان کے بارے میں سناہے اور نہ کسی دل میں ان کا خیال تک گزراہے۔

المام ابو حنيفه عنيفه عنين كاارشاداس سليل مين انتهائى واضح اور دولوك مع وه "الفقه الاحبر" مين فرمات بين:

"فَمَا ذَكُره اللهُ فِي القُرآنِ،مِن ذِكرِ الوَجه وَاليَدِ وَالنَّفسِ فهو له صِفَاتٌ بِلأَكيفٍ.وَلاَ يُقَالُ:إنَّ يده قُدرَته أو نِعمَته، لِأنَّ فيه اِبطَالَ الصفة،وهو قولُ أهل القَدرِ وَالإعتِزَالِ وَلٰكِن يده صفته بِلاَ كَيفٍ، وَغَضَبه وَرِضَاه صِفَتَانِ مِن صِفَاته بِالأَكيفِ"

(الفقه الاكبر بشرح ملا على القاري على، ص:37\_قد يكى كتب فانه)

تاہم

ان چشموں جیسے چشمے چونکہ دنیا میں موجود ہیں اس لیے ان کے ذکر سے ان کا ایک ہلکا سانقشہ اور کیفیت انسان کی ذہنی سطح پر ابھر آتا ہے۔اس قسم کے نقشوں کا تصور کرنا ممنوع نہیں۔

اس کے بر عکس

الله تبارک و تعالی کی ذات و صفات کی چو نکه کوئی نظیر و مثال اس دنیامیں موجود نہیں، اس لیے اس کی ذات و صفات کا کوئی نقشہ انسانی ذہن نہیں بناسکتا، چنانچہ الله کی ذات و صفات کے بارے میں جو جو الفاظ قرآن اور احادیث مبارکہ میں آئے ہیں، ان الفاظ سے اپنے ذہن و خیال میں الله تعالیٰ کی ذات و صفات کا کوئی نقشہ قائم کرنا ممنوع ہے۔

# ٱلْإِيمَانُ بِالْإِسرَاءِوَالْمِعْرَاجِ

37 - وَالْمِعْرَاجُ حَقِّ وَقَدْ أُسْرِيَ بِالنَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَعُرِجَ بِشَخْصِهِ فِي الْيَقَظَةِ إِلَى السَّمَاءِ ثُمَّ إِلَى حَيْثُ شَاءَ اللهُ مِنَ الْعُلَا وَأَكْرَمَهُ اللهُ بِمَا شَاءَ وَأَوْحَى إِلَيْهِ مَا أَوْحَى (مَا كَذَبَ السَّمَاءِ ثُمَّ إِلَى حَيْثُ شَاءَ اللهُ مِنَ الْعُلَا وَأَكْرَمَهُ اللهُ بِمَا شَاءَ وَأَوْحَى إِلَيْهِ مَا أَوْحَى (مَا كَذَبَ السَّمَاءِ ثُمَّ إِلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ فِي الْآخِرَةِ وَالْأُولَى.

ترجمہ: اور معراج برحق ہے ، اور یقینارات کے وقت نبی کریم مَثَاتِیْاً کو (مسجد حرام سے مسجد اقطی کی طرف کے جایا گیا، اور (اس کے بعد) آپ مَثَاتِیْاً کے جسد مبارک کو بیداری کی حالت میں او پر آسان کی طرف لے جایا گیا۔ پھر اس کے بعد اس بلند مقام تک لے جایا گیا جہاں تک اللہ تعالیٰ نے چاہا، اور اللہ تعالیٰ نے ان انعامات سے آپ مَثَاتِیْاً کی عزت افزائی کی جن سے آپ مَثَاتِیْاً کی عزت افزائی کرنا سے منظور تھا، اور آپ مَثَاتِیْاً کی برجو وی نازل فرمائی۔ (آپ مَثَاتِیْاً کی کی دل نے ان (عجا بَبات قدرت) کے دیکھنے میں کوئی غلطی نہیں کی جنہیں آپ مَثَاتِیْاً نے دیکھا۔ سو آپ مَثَاتِیْاً پر دنیاوآخرت میں اللہ کی رحمت اور سلامتی ہو۔

تشريح

معراج سے مراد مسجد حرام سے مسجد اقصی اور پھر مسجد اقصی سے عالم بالا یعنی آسانوں اور ان سے بھی اوپر تک کاوہ سفر ہے جو حضور مُنگائیا گی کے بیداری کی حالت میں جسم اور روح سمیت رات کے وقت ہجرت سے قبل کرایا گیا،اس سفر میں آپ مُنگائیا ہم نے اللہ تعالیٰ کی قدرت کے بڑے بڑے جائبات دیکھے۔

- اس سفر کے دومراحل تھے: پہلا مرحلہ مسجد حرام سے مسجد اقطی تک تھا، سفر کے اس مرحلے کو "اسراء"
  کہتے ہیں، اور دوسر امر حلہ مسجد اقطبی سے عالم بالاتک تھا، اس کو "معراج" کہتے ہیں۔
  پہلے مرحلے کی دلیل اللہ تبارک و تعالیٰ کابیہ ارشاد ہے:
- ﴿ سُبُحٰىَ الَّذِيِّ اَلَّذِي بِعَبْدِ هِ لَيْلَا مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَا الَّذِي لِبَرَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ الْيِتَنَا ۗ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيْعُ الْبَصِيْرُ ﴾ [الإسراء: 1]
- ترجمہ: پاک ہے وہ ذات جو اپنے بندے کو راتوں رات مسجد حرام سے مسجد اقصی تک لے گئی جس کے ماحول پر ہم نے بر کتیں ناز ل کی ہیں، تا کہ ہم انھیں اپنی کچھ نشانیاں و کھائیں۔ بے شک وہ ہر بات سننے والی، ہر چیز دیکھنے والی ذات ہے۔
- دوسرے مرحلے کی دلیل وہ روایات ہیں جن کو امام بخاری عمینیہ اور امام مسلم عمینیہ نے اپنی صحیحین میں سات جلیل القدر صحابہ کرام رفح اللہ کے زبانی نقل کیا ہے، ان صحابہ کرام رفح اللہ نے اس تمام سفر کی میں سات جلیل القدر صحابہ کرام رفح اللہ کا میں سفر کی مہت سے مکمل روداد انتہائی تفصیل سے بیان کی ہے، بخاری ومسلم کے علاوہ، تفسیر ،حدیث اور تاریخ کی بہت سی کتابوں میں معراج کا واقعہ تفصیل سے مذکور ہے۔
- سورة النجم میں بھی معراج کے دوسرے مرطے کا یکھ ذکر درج ذیل آیات میں کیا گیاہے:
  ﴿ اَفَتُهٰرُ وَنَهُ عَلَى مَا يَزِى ﴿ وَلَقَلُ رَاكُ نَزْلَةَ أُخْزَى ﴿ عِنْلَ سِلْرَةِ الْمُنْتَهٰى ﴿ عِنْلَهَا جَنَّةُ الْمَانُوى ﴿ اَفَتُهٰرُ وَنَا عَلَى اللَّهِ اَلْمُنْتَعْلَى ﴾ فَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَعٰى ﴾ لَقَلُ رَاى مِنُ ایْتِ رَبِّهِ الْكُبُرٰى ﴿ ﴾ [النجم: 12-18]

ترجمہ: توکیاتم (منکرین معجزات و معراج) ان (پیغیر علیہ اپتام) کی دیکھی ہوئی چیزوں میں ان کے ساتھ نزاع (جھگڑا اور اختلاف) کرتے ہو اور انہوں نے اس (جریل امین) کو ایک دفعہ اور بھی دیکھاہے، سدرۃ المنتھی کے پاس، اس (سدرۃ المنتھی) کے پاس جنت الماوی ہے، جب اس سدرۃ المنتھی کولپیٹ رہی تھیں جو چیزیں کے پاس، اس (سدرۃ المنتھی کولپیٹ رہی تھیں جو چیزیں کہ لپیٹ رہی تھیں، (آپ مَنَّ اللَّهُ کُلُونہ تو ہٹی (ان عجیب وغریب چیزوں سے جن کے دیکھنے کا آپ مَنَّ اللَّهُ کُلُونہ کُلُونہ کو مکی کا آپ مَنَّ اللَّهُ کُلُونہ کُلُونہ کو مکی کو حکم ملا) اور نہ ہی بڑھی (ان چیزوں کی طرف جن کے دیکھنے کا تکم نہ تھا) انہوں (مَنَّ اللَّهُ کُلُونہ کُلُونہ کِلُونہ کِلُونہ کِلُونہ کِلُونہ کُلُونہ کے دیکھنے کا تکم نہ تھا) انہوں (مَنَّ اللَّهُ کُلُونہ کِلُونہ کِلُونہ کِلُونہ کِلُونہ کِلُونہ کِلُونہ کُلُونہ کُلُونہ کُلُونہ کی طرف جن کے دیکھنے کا تکم نہ تھا) انہوں (مَنَّ اللَّهُ کُلُونہ کِلُونہ کِلُونہ کِلُونہ کِلُونہ کِلُونہ کِلُونہ کُلُونہ کُلُونہ کی کُلُونہ کی طرف جن کے دیکھنے کا تکم نہ تھا) انہوں (مَنَّ اللَّهُ کُلُونہ کِلُونہ کِلُونہ کُلُونہ کی طرف جن کے دیکھنے کا تکم نہ تھا) انہوں (مَنَّ اللَّهُ کُلُونہ کِلُونہ کِلُونہ کِلُونہ کی جُرا کے بڑے بڑے بڑے کے بائیات دیکھے۔

#### واقعه معراج

## ٱلْإِيمَانُ بِالْحُوْضِ وَالشَّفَاعَةِ وَالْمِيثَاقِ

38- وَالْحُوْضُ الَّذِيْ أَكْرَمَهُ اللَّهُ تَعَالَى بِهِ غِيَاثًا لِأُمَّتِهِ حَقٌّ.

ترجمہ: اور حوض (کوش)برحق ہے، جس سے اللہ تبارک و تعالیٰ نے آپ مَنَّا اللَّهُ اللَّهِ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهِ عَل کے لیے نوازاہے۔

قیامت کے دن اللہ تعالیٰ حضور مُثَالِثَیْمَ کو ایک ایسے حوض سے نوازیں گے جس کانام" الکوٹر"ہے۔ اس کا پانی انتہائی صاف ستھر ا، ٹھنڈا، لذیذ اور خوشبو دار ہو گا۔

اس کی شکل مربع ہو گی اور اس کاہر بازوا یک مہینے کی مسافت جتنالمباہو گا۔

- اس کے آس پاس پانی پینے کے بر تنوں کی تعداد آسان کے تاروں سے زیادہ ہو گا۔ حضور مَثْلِ النِّیْمَ این امت کواس حوض کو ٹرسے یانی پلائیں گے۔
- اس حوض کاذکر قرآن کریم نے ان الفاظ میں کیاہے:﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَكَ الْكُوثَرَ ﴾ [الكوثر: 1] ترجمہ: (اے پیٹیبر!) یقین جانو ہم نے تہ ہیں کو شرعطاکر دی ہے۔
- تیس سے زیادہ صحابہ کرام ہوگائی آئے نے حوض کو ٹر کے بارے میں حضور مُنگائی آئے سے روایات نقل کی ہیں، سے روایات احادیث اور سیر ت کی تقریباتمام بڑی کتابوں میں موجو دہیں۔
  - 39- وَالشَّفَاعَةُ الَّتِيْ ادَّخَوَهَا لَهُمْ حَقٌّ كَمَا رُوِيَ فِي الْأَخْبَارِ.

ترجمہ: اور (اللہ کے سامنے) سفارش (کرنے کاوہ اعزاز) برحق ہے (جو آپ سَنَا ﷺ کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ملا ہے اور) جسے آپ سَنَا ﷺ نِنْ امت کے لیے محفوظ رکھاہے، جیسے کہ احادیث میں آیاہے۔

- الله تبارک و تعالی نے حضور صَالَیْتُیَم کو عام انسانوں کے لیے عمومًا اور اپنی امت کے لیے خصوصًا اللہ کے سامنے سفارش کرنے کے اعز از سے نواز اہے۔
- چنانچہ آپ منگانی کی امت کے دن اللہ تبارک و تعالیٰ کی اجازت سے تمام انسانوں کے حق میں یہ سفارش کریں گے کہ ان کے لیے محشر کا وقت مخضر ہواور آپ منگانی کی سفارش قبول کرلی جائے گی۔
  اسی طرح آپ منگانی کی امت کے گناہ گاروں کے حق میں سفارش کریں گے کہ ان کی بخشش کردی جائے۔
  اور نیکوکاروں کے حق میں سفارش کریں گے کہ ان کے درجات بلند ہوں، اللہ تبارک و تعالیٰ آپ منگانی کی امت کے حق میں بھی آپ منگانی کی سفارش قبول فرمائیں گے۔
- حضور مَالَّيْنِ كَارشاد ہے: ہرنبی کو ایک مقبول دعادی جاتی ہے، سب نے دنیامیں ہی وہ دعا کر لی ہے اور ان کی دعاقبول ہوئی۔ میں نے اپنی اس دعا کو قیامت کے روز اپنی امت کی شفاعت کے لیے ذخیر ہ کرر کھاہے '۔
  - شفاعت کے بارے میں روایات احادیث کی تمام بڑی کتابوں میں موجو دہیں۔

### 40- وَالْمِيثَاقُ الَّذِيْ أَخَذَهُ اللَّهُ تَعَالَى مِنْ آدَمَ وَذُرِّيَّتِهِ حَقٌّ.

ر جمہ: اور وہ عہد (بھی) برحق ہے جو اللہ تبارک و تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ اللہ ہما اور آپ کی اولا دسے لیا تھا۔ تشدہ پیج

اس عبد كا اجمالي حال الله تبارك و تعالى نے يوں بيان فرمايا ہے:

﴿ وَإِذْ اَخَذَرَبُكَ مِنْ بَنِي ٓ ا دَمَ مِنْ ظُهُورِ هِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَ اَشْهَدَهُمْ عَلَى اَنْفُسِهِمْ ۚ اَلَسُكُ بِرَبِّكُمْ ۗ قَالُوا بَلَيْ شَهِدُنَا ۗ اَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيهَةِ إِنَّا كُتّا عَنْ لَهٰ الْغَلِيْنَ ﴾ [الأعراف: 172]

ترجمہ: اور (اے رسول! لوگوں کو وہ وقت یاد دلاؤ) جب تمہارے پروردگار نے آ دم کے بیٹوں کی پشت سے ان کی ساری اولاد کو نکالا تھا، اور ان کو خود اپنے اوپر گواہ بنایا تھا، (اور پوچھا تھا کہ) کیا میں تمہارارب نہیں ہوں؟ سب نے جواب دیا تھا کہ: کیوں نہیں؟ ہم سب اس بات کی گواہی دیتے ہیں۔ (اور بیہ اقرار ہم نے اس لیے لیا تھا) تاکہ تم قیامت کے دن یہ نہ کہد سکو کہ ہم تواس بات سے بے خبر تھے۔

شیخ الاسلام مفتی محمد تقی عثانی صاحب عظیان آیات کی تفسیر کرتے ہوئے یوں لکھتے ہیں:

## ٱلْإِيمَانُ بِعِلْمِ ٱللهِ تَعَالِيٰ

41- وَ قَدْ عَلِمَ اللهُ تَعَالَىٰ فِيْمَا لَمْ يَزَلْ عَدَدَ مَنْ يَدْخُلُ الْجُنَّةَ وَ عَدَدَ مَنْ يَدْخُلُ النَّارَ لَجُمْلَةً وَاللهِ عَلَاهُ عَلَاهُ النَّارَ لَجُمُلَةً وَاللهُ عَلَاهُ عَلَاهُ الْعَدِدِ وَ لَا يُنْقَصُ مِنْهُ.

ترجمہ: اور اللہ تبارک و تعالیٰ کو ازل ہے ہی جنت اور جہنم میں داخل ہونے والوں کی تعداد ایک ساتھ معلوم تھی (اور ہے)،اس تعداد میں نہ کوئی اضافہ ہو گااور نہ ہی کوئی کمی ہوگی۔



#### تشريح

- الله تبارک و تعالیٰ کاعلم چونکه ہر چیز پر محیط ہے، ماضی، حال اور مستقبل کی کوئی چیز الیی نہیں جو اس کے علم سے باہر ہو اس لیے جنت و جہنم میں داخل ہونے والوں کو ان کی پید اکش سے قبل وہ جانتا تھا اور جانتا ہے۔
- "جھلة واحدة":اس كامطلب بيہ كہ بيہ جاننااييا نہيں كہ پہلے كچھ لوگوں كاعلم حاصل ہو ااور بعد ميں
   كچھ اور كا، بلكہ تمام لوگوں كاعلم الله تبارك و تعالى كو ازل سے ايك ساتھ حاصل تھا۔

42- وَ كَذَٰلِكَ أَفْعَالُهُمْ فِيمَا عَلِمَ مِنْهُمْ أَنْ يَفْعَلُوهُ ، وَ كُلِّ مُيَسَّرٌ لِمَا خُلِقَ لَهُ.وَ الْأَعْمَالُ بِالْخُوَاتِيْمِ.وَ السَّعِيدُ مَنْ سَعِدَ بِقَضَاءِ اللهِ ، وَ الشَّقِيُّ مَنْ شَقِيَ بِقَضَاءِ اللهِ.

ترجمہ: اور اسی طرح بندوں سے دنیا میں سرزد ہونے والے افعال بھی اللہ تبارک و تعالی ازل سے جانتے ہیں ، اور ہر بندے کے لیے وہ کام آسان بنادیا گیاہے جس کے لیے اسے پیدا کیا گیاہے۔ اور اعمال (کے جزاو سزا) کا دار ومدار خاتموں پر ہے۔ اور نیک بخت وہ ہے جس کی نیک بختی کا فیصلہ اللہ تعالیٰ نے کیاہے اور بد بخت وہ ہے جس کی بیک بختی کا فیصلہ اللہ تعالیٰ نے کیاہے۔ بہت کیاہے۔

#### تشريح

- تعداد کوازل سے جانتے ہیں اسی طرح ان کے تمام افعال کا بھی اسے ازل سے علم ہے، دنیا میں جہاں کہیں جو کوئی جو کئی جو کھی کام کرتا ہے اس کام کااللہ کوازل سے علم ہے، اس بات کی دلیل بھی وہی آیات ہیں جو اوپر گزر چکی ہیں۔
- وَكُلُّ مُيسَّرٌ لِمَا خُلِقَ لَهُ ": يه جمله حضور صَلَّ اللَّهُ كَا يَك طويل حديث كا حصه هـ ، آپ صَلَّ اللَّهُ أَمَّا مَنْ فَرايا: ﴿اعْمَلُوا فَكُلُّ مُيسَّرٌ لِمَا خُلِقَ لَهُ، أَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ السَّعَادَةِ فَيُيَسَّرُ لِعَمَلِ أَهْلِ السَّعَادَةِ، وَأَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ السَّعَادَةِ فَيُيسَّرُ لِعَمَلِ أَهْلِ السَّعَادَةِ، وَأَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الشَّقَاءِ قَيْمَسَّرُ لِعَمَلِ أَهْلِ الشَّقَاءَةِ ﴾

ترجمہ: آپ مَثَالِیْ اِنْ کِی نِی بِحُوں میں سے جاؤ، کیوں کہ ہر ایک کو اس عمل کی توفیق ملتی ہے جس کے لیے وہ پیداکیا گیاہے۔ پس جو کوئی نیک بختوں میں سے ہے تواس کونیک بختوں والے (نیک) اعمال کی توفیق ملتی ہے۔ اور جو کوئی

🗓 ﴿صحيح البخاري، 171/6﴾

### بر بختوں میں سے ہے تواس کو بد بختوں والے اعمال (بد) ہی کی توفیق ملتی ہے۔ تیشوریت

- ﴿ وَالْأَعْمَالُ بِالْحُوَاتِيمِ ": یعنی نجات وعذاب کامدار ان انمال پر ہے جن پر آدمی کا خاتمہ ہو گا۔ خاتمہ نیک انمال پر ہو گاتو جنت کی سعادت اور اللہ تعالیٰ کی نعمتوں سے نوازاجائے گااور اگر خدانخواستہ خاتمہ شرپر ہو گاتو عذاب میں مبتلا کیاجائے گا۔
- کسی کانیک عمل اس کے جنتی ہونے کی یقینی علامت نہیں، اسی طرح براعمل بھی کسی کے جہنمی ہونے کی یقینی علامت نہیں، اسی طرح براعمل بھی کسی کے جہنمی ہونے کی یقینی علامت نہیں، بعض او قات نیک عمل کرتے کرتے ایک شخص اچانک بدل جاتا ہے اور جہنمیوں کے عقائد د واعمال میں مبتلا ہو جاتا ہے اور اسی حال میں اس کی موت آجاتی ہے اور جہنم میں داخل ہونے کا مستحق قرار پاتا ہے، اسی طرح کوئی شخص برے اعمال میں مبتلا ہو تا ہے مگر زندگی کے آخری جھے میں اسے نیکی کی توفیق ہو جاتی ہے اور اسی حال میں اسے موت آتی ہے اور وہ جنت میں داخل ہونے کا مستحق قراریا تا ہے۔
- وَالسَّعِيدُ مَنْ سَعِدَ الخِ: يعني ہر آدمي كى نيك بختى اور بد بختى كافيصلہ اس كى پيدائش سے پہلے ہو چكاہے ؟

## ٱلْإِيمَانُ بِالْقَضَاءِ وَالْقَدَرِ

43 - و أَصْلُ الْقَدَرِ سِرُّ اللهِ تَعَالَىٰ فِي حَلْقِهِ لَمْ يَطَّلِعْ عَلَى ذَلِكَ مَلَكٌ مُقَرَّبٌ وَ لَا نَبِيٌّ مُرْسَلٌ ، و التَّعَمُّقُ وَ النَّظُرُ فِيْ ذَلِكَ ذَرِيْعَةُ الْخِذْلَانِ وَ سُلَّمُ الْخِرْمَانِ وَ دَرَجَةُ الطُّغْيَانِ ، فَالْحُذَرُ كُلَّ ، و التَّعَمُّقُ وَ النَّظُرُ فِي ذَلِكَ ذَرِيْعَةُ الْخِذْلَانِ وَ سُلَّمُ الْخِرْمَانِ وَ دَرَجَةُ الطُّغْيَانِ ، فَالْحُذَرُ كُلَّ اللهَ تَعَالَىٰ طَوَى عِلْمَ الْقَدَرِ عَنْ أَنَامِهِ وَ نَهَاهُمْ الْخُذَرِ مِنْ ذَلِكَ نَظَرًا وَ فِكْرًا وَ وَسُوسَةً فَإِنَّ الله تَعَالَىٰ طَوَى عِلْمَ الْقَدَرِ عَنْ أَنَامِهِ وَ نَهَاهُمْ عَنْ مَرَامِهِ كَمَا قَالَ الله تَعَالَىٰ فِي كِتَابِهِ: (لَا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ) [الأَنْبِيَاء: 23]. فَمَنْ سَأَلَ لِمَ فَعَلَ؟ وَهُمْ يُسْأَلُونَ) [الأَنْبِيَاء: 23]. فَمَنْ سَأَلَ لِمْ فَعَلَ؟ وَهُمْ يُسْأَلُونَ اللهُ تَعَالَىٰ فِي كِتَابِهِ: (لَا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ) [الأَنْبِيَاء: 23]. فَمَنْ سَأَلَ لِمْ فَعَلَ؟ وَهُمْ يُسْأَلُونَ اللهُ وَعُمْ الْكِتَابِ وَمَنْ رَدَّ حُكْمَ الْكِتَابِ كَانَ مِنَ الْكَافِرِيْنَ.

ترجمہ: اور تقتریر (کامسکلہ) در حقیقت اللہ تعالیٰ کا اس کی مخلوق کے بارے میں ایک راز ہے، اس راز سے نہ ہی کوئی مقرب فرشتہ آگاہ ہے اور نہ ہی اللہ کا بھیجا ہوا کوئی رسول۔ اس میں باریکیاں تلاش کرنا اور غور و فکر کرنا بے یارومدو گار ہونے کا ذریعہ، محرومی کا زینہ اور سرکشی کا ایک درجہ ہے، لہذا باز رہیں بالکل باز رہیں اس بارے میں

ں میر مفہوم بہت سی احادیث میں بیان ہواہے،مثلاً صحیح بخاری:۸۰۲۳ اور صحیح مسلم:۳۲۲۲ میں بیر مفہوم موجو دہے۔

ہے میہ مفہوم بھی مندرجہ بالااحادیث میں موجودہے۔

غور و فکر کرنے (بلکہ دل میں) وسوسہ تک لانے سے (بھی) اس لیے کہ اللہ تبارک و تعالی نے تقدیر کے علم کو اپنی مخلوق سے لیبیٹ (کرچھپا) لیا ہے اور انہیں اس کے (جانئے کے) قصد (وارادہ تک) سے منع کر دیا ہے، جیسے کہ اللہ تبارک و تعالی نے اپنی کتاب میں فرمایا ہے: ﴿ وہ جو بچھ کرتا ہے، اس کا کسی کو جو اب دہ نہیں ہے، اور ان سب کو جو اب دہ نہیں ہے، اور ان سب کو جو اب دہ نہیں ہے، اور ان سب کو جو اب دہ نہیں گئی ہوگی۔ سو جس کسی نے اللہ کے کسی کام کے بارے میں پوچھا: اللہ نے ایسا کیوں کیا؟ تو اس نے اللہ کی کتاب کے فیصلے کور دکر دیا تو وہ کا فروں میں شار ہوا۔ تشویعے کہ شہویعے کہ مندر جہ بالا) فیصلے کور دکر دیا اور جس نے اللہ کی کتاب کے فیصلے کور دکر دیا تو وہ کا فروں میں شار ہوا۔

اس کا بئات میں جو بھی خیر وشر ہے اس کا پیدا کرنے والا اللہ ہے، یہ مومن کے عقیدہ کالاز می حصہ ہے، اس سلسلے میں نہ تو مخلوق کو پوچھنے کاحق ہے کہ اللہ نے فلال کام کیوں کیا؟ یا فلال چیز کو کیوں پیدا کیا؟ اور نہ ہی اس میں غور وخوض کرنے کی اجازت ہے، جو شخص اس سلسلے میں کھود کرید کرنا چاہے اس کے ساتھ بحث ومباحثہ کرنا ہجی درست نہیں۔

44- فَهٰذَا جُمْلَةُ مَا يَعَتَاجُ إِلَيْهِ مَنْ هُوَ مُنَوَّرٌ قَلْبُهُ مِنْ أَوْلِيَاءِ اللهِ تَعَالَىٰ، وَهِي دَرَجَةُ الرَّاسِخِيْنَ فِي الْعِلْمِ، لِأَنَّ الْعِلْمَ عِلْمَانِ: عِلْمٌ فِي الْخَلْقِ مَوْجُوْدٌ ، وَعِلْمٌ فِي الْخَلْقِ مَفْقُودٌ. فَإِنْكَارُ الْعِلْمِ الْمَوْجُوْدِ كُفْرٌ، وَلَا يَثْبُتُ الْإِيْمَانُ إِلَّا بِقَبُولِ الْعِلْمِ الْمَفْقُودِ كُفْرٌ، وَلَا يَثْبُتُ الْإِيْمَانُ إِلَّا بِقَبُولِ الْعِلْمِ الْمَفْقُودِ، وَتَرْكِ طَلَبِ الْعِلْمِ الْمَفْقُودِ.

ترجمہ: سویہ (جو ذکر ہو چکا) ہے مجموعہ ہے ان عقائد کا جن پر پختہ یقین رکھنا اللہ کے اولیاء کی بنیاد کی ضرورت ہے جن کے دل (ایمان کے نورسے) منور ہیں، اور یہی ان لوگوں کا مقام ہے جن کا علم پختہ و گہر اہے، اس لیے کہ علم کی دوقت میں ہیں: (ایک) وہ جو کہ مخلوق میں موجو د ہے، (دوسر ۱) وہ جو مخلوق میں موجو د نہیں، سوعلم موجو د کا انکار کرنا کفر ہے اور (کسی بھی شخص کا) ایمان اس وقت تک کرنا کفر ہے اور (کسی بھی شخص کا) ایمان اس وقت تک ثابت نہیں ہو تاجب تک وہ علم موجو د کو قبول نہ کرے اور اس علم کی طلب کونہ چھوڑے جو کہ موجو د نہیں۔

#### تشريح

"علم موجود" سے مراد شریعت کے ان احکام کاعلم ہے جواللہ کے نبی نے تفصیل سے بتادیے ہیں، ان کا ماننا ایمان کے ثبوت کے لیے ضروری ہے۔

*∾∾∾*∾∾∾

\* منظم مفقود " سے مراد تقتریر اور غیب کی ان باتوں کاعلم ہے جسے اللہ نے بطور راز کے چھپار کھاہے ، اس لیے اس کے جانبے کا دعویٰ کرنا کفر ہے۔

# الْإِيمَانُ بِاللَّوْحِ وَالْقَلَمِ

45 - وَنُوْمِنُ بِاللَّوْحِ وَالْقَلَمِ وَبِجَمِيعِ مَا فِيهِ قَدْ رُقِمَ. فَلَوِ اجْتَمَعَ الْخَلْقُ كُلُّهُمْ عَلَى شَيْءٍ كَتَبَهُ اللهُ تَعَالَىٰ فِيْهِ أَنَّهُ كَائِنٌ لِيَجْعَلُوهُ غَيْرَ كَائِنٍ لَمْ يَقْدِرُوْا عَلَيْهِ وَلَوِ اجْتَمَعُوْا كُلُّهُمْ عَلَى شَيْءٍ لَمْ اللهُ تَعَالَىٰ فِيْهِ أَنَّهُ كَائِنٌ لِيَجْعَلُوْهُ كَائِنًا لَمْ يَقْدِرُوْا عَلَيْهِ ، جَفَّ الْقَلَمُ بِمَا هُوَ كَائِنٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ. وَمَا أَخْطَأَ الْعَبْدَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيْبَهُ وَمَا أَصَابَهُ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئَهُ.

ترجمہ: اور ہم لوحِ محفوظ و قلم پر اور ان تمام باتوں (کے یقینی ہونے) پر جو لوحِ محفوظ میں لکھ دی گئی ہیں ایمان لاتے ہیں ، سواگر تمام مخلوق جمع ہو کر اس چیز کے ختم کرنے کا ارادہ کرے جس کے ہونے کا فیصلہ اللہ تبارک و تحالی نے لوحِ محفوظ میں لکھ دیا ہے تو وہ ایسا نہیں کرسکے گی اور اگر وہ سب جمع ہو کر کسی ایسے کام کے کرنے کا فیصلہ کرلے جس کے ہونے کے بارے میں اللہ نے لوح محفوظ میں نہیں لکھا تو وہ ایسا نہیں کرسکے گی، قیامت تک فیصلہ کرلے جس کے ہونے کے بارے میں اللہ نے لوح محفوظ میں نہیں لکھا تو وہ ایسا نہیں کرسکے گی، قیامت تک جو کچھ ہونے والا ہے (وہ لکھا جا چکا ہے اور) قلم (اسے لکھ کر خشک) ہو چکا ہے، اور بندے کو جو کچھ (خیر وشر) نہیں پہنچاوہ اسے پہنچنے والا تھاہی نہیں اور جو اسے پہنچنے والا تھاہی نہیں۔

حربی زبان میں "لوح" مختی کو کہتے ہیں۔اس سے مراد وہ چیز ہے جس میں اللہ تبارک و تعالیٰ نے اس کا کنات کو پیدا کرنے سے پہلے وہ سب کچھ لکھ دیا ہے جو تا قیامت ہونے والا ہے،اس کو"لوحِ محفوظ" بھی کہتے ہیں۔اللہ تبارک و تعالیٰ کاار شادہے:

﴿بَلْ هُوَ قُرُانٌ هِّجِيْنٌ ۞ فِيْ لَوْجٍ قَمْفُوْظٍ ۞﴾ [البروج: 21-22]

ترجمہ: یہ توبڑی عظمت والا قرآن ہے،جولوح محفوظ میں درج ہے۔

"قلم" سے مراد وہ قلم ہے جس کے ذریعے لوح محفوظ میں وہ سب کچھ لکھا گیا ہے جو ہو چکا ہے اور ہونے والا ہے،اس قلم کاذکر درج ذیل آیت میں ہے: ﴿نَ وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾ [القلم: 1] ترجمہ: قرارے پین۔

----

-46 وَعَلَى الْعَبْدِ أَنْ يَعْلَمَ أَنَّ اللهَ قَدْ سَبَقَ عِلْمُهُ فِي كُلِّ كَائِنٍ مِنْ خَلْقِهِ فَقَدَّرَ ذَٰلِكَ تَقْدِيرًا مُخْكَمًا مُبْرَمًا لَيْسَ فِيهِ نَاقِضٌ وَ لَا مُعَقِّبٌ وَ لَا مُزِيلٌ وَ لَا مُغَيِّرٌ وَ لَا نَاقِصٌ وَ لَا رَائِدٌ مِنْ خُلْقِهِ فِي سَمَاوَاتِهِ وَأَرْضِهِ وَذَٰلِكَ مِنْ عَقْدِ الْإِيْمَانِ وَأُصُوْلِ الْمَعْرِفَةِ وَالِاعْتِرَافِ بِتَوْحِيْدِ اللهِ تَعَالَىٰ وَ حُلْقِهِ فِي سَمَاوَاتِهِ وَأَرْضِهِ وَذَٰلِكَ مِنْ عَقْدِ الْإِيْمَانِ وَأُصُوْلِ الْمَعْرِفَةِ وَالِاعْتِرَافِ بِتَوْحِيْدِ اللهِ تَعَالَىٰ وَ رَبُوبِيَّتِهِ كَمَا قَالَ تَعَالَىٰ فِي كِتَابِهِ: ﴿وَخَلَقَ كُلُّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيرًا ﴾ [النُونِو: 2] وَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿وَكَانَ أَمْرُ لَبُوبِيَتِهِ كَمَا قَالَ تَعَالَىٰ فِي كَتَابِهِ: ﴿وَخَلَقَ كُلُّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيرًا ﴾ [النُونِو: 2] وَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿وَكَانَ أَمْرُ اللهِ قَدَرًا مَقْدُورًا ﴾ [الأَخِودِ 38] فَوَيْلٌ لِمَنْ صَارَ لِلهِ تَعَالَىٰ فِي الْقَدَر حَصِيْماً وَ أَحْضَرَ لِلنَّظُر فِيْهِ قَلْبًا لِيقَالَ فِيْ الْقَدَر حَصِيْماً وَ أَحْضَرَ لِلنَّظُر فِيْهِ قَلْبًا مُقَدِيرًا مَقْدُورًا ﴾ [المُقَدِ الْتَمَسَ بِوَهْمِهِ فِيْ فَحْصِ الْعَيْبِ سِرًّا كَتِيْمًا وَعَادَ بِمَا قَالَ فِيْهِ أَقَالَ فِيْهِ أَقَالَ فِيْهِ أَقَالَ فَيْهِ أَقَالَ أَيْمَا.

ترجہ: اور بندے کے لیے اس بات کا یقین رکھنا ضروری ہے کہ اللہ تعالیٰ کو اس کی ہر مخلوق کے وجود سے قبل اس کا علم تھا، سو ہر چیز کے بارے میں اللہ تبارک و تعالیٰ نے ایسامضبوط واٹل فیصلہ (اس کی پیدائش سے) پہلے سے کر دیا ہے جے اس کی آسانوں اور زمین میں کوئی مخلوق نہ ہی توڑ سکتی ہے، نہ ہی اس کے خلاف فیصلہ کر سکتی ہے، نہ ہی اس ہیں اضافہ کر سکتی ہے، اور ہی اس ہیں اضافہ کر سکتی ہے، اور ہی اس ہیں اضافہ کر سکتی ہے، اور پیت ہیں اسے ہٹا سکتی ہے، نہ ہی اس میں کی کر سکتی ہے اور نہ ہی اس میں اضافہ کر سکتی ہے، اور پیت سے بیل جو جو ذکر ہو چکیں در حقیت) ایمان کی پختگی، اللہ کی معرفت کے اصولوں اور اللہ کی توحید ور بو بیت کے اقرار میں سے ہیں جیسے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا: (اور جس نے ہر چیز کو پیدا کر کے اس کو ایک نیا تلا انداز عطاکیا ہے) اور اللہ تعالیٰ نے ایک اور مقام پر فرمایا: (اور اللہ کا فیصلہ نیا تلا مقدر ہو تا ہے) سو تباہی ہو اس شخص کے لیے جو نقذیر کے معاطے میں اللہ کے مقاطے میں اللہ کی تلاش میں ایک چھے ہوئے راز کو (جانا) چاہا، اور تقذیر کے بارے میں اس نے جو کھو کہا اس کی وجہ سے جموٹا اور گناہ گار ہو گیا۔

#### تشويح

یہ سارے کاسارابیان پچھلے بیان کی مزید تاکیدہ،اس کا خلاصہ بیہ:

الله تبارک تعالی کو قیامت تک ظهور پذیر ہونے والی ہر چیز کااس کی پیدائش سے پہلے علم ہے اور اسے لوح محفوظ میں لکھ دیا ہے، اب اس میں کوئی کمی بیشی نہیں ہوسکتی، اس کو "نقدیر" کہتے ہیں۔ پیراللہ تبارک و تعالیٰ کے رازوں میں سے ایک راز ہے، اس میں غور و فکر اور بحث کرنا منع ہے جو شخص اس معاملے میں غور و فکر اور بحث و مباحثہ کرتا ہے اس میں اس معاملے میں غور و فکر اور بحث و مباحثہ کرتا ہے اسے گر اہی و چیر انی کے سوا بچھ حاصل نہیں ہوتا۔

# ٱلْإِيمَانُ بِالْعَرشِ وَالْكُرسِيّ

## 47 وَالْعَرْشُ وَالْكُرْسِيُّ حَقَّ.

ترجمه: اور عرش اور کرسی برحق ہیں۔

#### تشريح

"عرش": عربی زبان میں "تخت" کو کہتے ہیں۔ یہاں اس سے مراد وہ مخلوق ہے جو جنت الفر دوس کے اور رہے اور اسے فرشتے اٹھائے ہوئے ہیں۔

الله تعالیٰ کاارشادہ:

﴿ ذُو الْعَرْشِ الْمَجِيْدُ ٥ ﴾ [البروج: 15]

ترجمه: عرش كامالك ب، بزرگى والاب\_

﴿ ٱلَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ ﴾ [غافر: 7]

ترجمہ: وہ (فرشتے) جوعرش کواٹھائے ہوئے ہیں۔

حضور صَّاللَّهُ مِنْ كَاار شادى:

فَإِذَا سَأَلْتُمُ الله، فَاسْأَلُوهُ الفِرْدَوْسَ، فَإِنَّهُ أَوْسَطُ الجَنَّةِ وَأَعْلَى الجَنَّةِ وَ فَوْقَهُ عَرْشُ الرَّحْمَنِ ...

ترجمہ: لہذا جب تم اللہ تعالیٰ سے (درجات عالیہ) مانگو تو اس سے جنت الفر دوس مانگو،اس لیے کہ وہ جنت کاسب سے افضل اور اعلی درجہ ہے اور اس سے اوپر رحمن کا عرش ہے۔

- "کرسی "کالفظ عربی میں اسی معنی کے لیے بولا جاتا ہے جس معنی میں اس کاار دو زبان میں استعال ہوتا ہے۔اوریہاں اس سے مراد وہ مخلوق ہے جو عرش کے سامنے پڑی ہوئی ہے گ
- رسی "عرش" کے مقابلے میں بہت چھوٹی ہے مگر اس کے باوجود اتنی بڑی ہے کہ تمام آسانوں اور زمین سے زیادہ وسیع ہے۔

<sup>16 /4)</sup> صحيح البخاري (4/ 16)

<sup>🙍</sup> أخرجه ابن جرير في تفسيره.

الله تبارك تعالى كاار شادى: ﴿ وَسِعَ كُرُسِيُّهُ السَّلَوْتِ وَالْأَرْضَ ﴾ [البقرة: 255] ترجمه: اس كى كرس نے سارے آسانوں اور زمین كو گھيرا ہوا ہے۔

حضرت ابو ذر طالتی ہے مروی ہے کہ انہوں نے رسول اللہ مَثَّلَ اللَّهِ مَثَّلَ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَثَلِّ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَثَلِّ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الللْمُ

48 - وَهُوَ مُسْتَغْنِ عَنِ الْعَرْشِ وَمَا دُوْنَهُ.

ترجمه: اور الله، عرش اوراس کے علاوہ جتنی مخلو قات ہیں ان سب سے بے نیاز ہے۔

#### تشريح

"عرش"اور"کرسی" کے ذکرسے کسی کویہ شبہ ہوسکتا تھا کہ (العیاذ باللہ) شاید اللہ تبارک و تعالیٰ دنیا کے بادشاہوں کی طرح عرش و کرسی کامختاج ہے، اس لیے اس وہم کو دور کرنے کے لیے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ عرش و کرسی اور باقی مخلو قات میں سے کسی بھی مخلوق کامختاج نہیں ، ان تمام مخلو قات کو پیدا کرنے میں اس کی حکمتیں ہیں جنہیں پوری طرح صرف وہی جانتا ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ إِنَّ اللّٰهُ غَنِيٌّ عَنِ اللّٰهُ لَلْهِ بِينَ ﴾ [آل عمران: 97]

ترجمہ: الله دنیاجہال کے تمام لوگوں سے بے نیاز ہے۔

## 49- مُحِيْطٌ بِكُلّ شَيْءٍ وَ فَوْقَهُ وَ قَدْ أَعْجَزَ عَنِ الْإِحَاطَةِ خَلْقَهُ.

ترجمہ: وہ ہر چیز کا احاطہ کئے ہوئے ہے، (اس کے باوجود) ہر چیز سے بلند وبالا ہے اور اس نے اپنی مخلوق کو اس(اللہ تعالیٰ)کا احاطہ کرنے سے عاجز کرر کھاہے۔

#### تشريح

ہر چیز کا احاطہ فرمانے سے مرادیہ ہے کہ ہر چیز اللہ تبارک و تعالیٰ کے علم میں ہے، اس کے علم نے ہر چیز کو گھیر رکھا ہے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

<sup>🕦</sup> أخرجه ابن جرير في تفسيره.

﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شِيءٍ هُجِيطًا ﴾ [النساء: 126]

ترجمہ: اور اللہ نے ہر چیز کو (اپنے علم وقدرت کے) احاطے میں لیا ہواہے۔

﴿ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِمٌ ﴾ [آل عمران:18]

ترجمہ: اور وہ اپنے بندول کے اوپر مکمل اقتدار رکھتا ہے۔

الله تبارک و تعالیٰ کے علم نے تو ہر چیز کا احاطہ کر رکھاہے مگر مخلو قات میں سے کوئی بھی اللہ تعالیٰ کا احاطہ نہیں کر سکتی، ساری مخلوق اس سے عاجز ہے، وہ تمام مخلوق سے بلند وبالا ہے۔

50 - وَنَقُوْلُ: إِنَّ اللهَ اتَّخَذَ إِبْرَاهِيْمَ خَلِيْلاً، وَ كَلَّمَ مُوْسَى تَكْلِيْمًا، إِيْمَانًا وَ تَصْدِيْقاً وَ تَسْلِيْمًا.

ترجمہ: اور (ہم اللہ کی توفیق سے پختہ عقیدہ رکھتے ہوئے یہ) کہتے ہیں کہ بے شک اللہ و تعالی نے ابر اہیم علیہ اللہ اپنا خلیل بنایا ،اور موسیٰ علیہ اللہ اللہ کے ساتھ کلام فرمایا ، ہم ان (دونوں باتوں) پر ایمان لاتے ہیں ،ان کی تصدیق کرتے ہیں اور انہیں تسلیم کرتے ہیں۔

#### تشريح

ترجمه: اورالله نے ابراہیم کواپنا خاص دوست بنالیا تھا۔

الله تبارک و تعالی نے حضرت ابراہیم عَلِیّاً الله الله کی طرح حضور مَثَاثِیّاً کو بھی اپناخلیل بنایا گ حضور مَثَاثِیّاً کا ارشاد ہے:

قَالَ رَسُوْلُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّ اللهَ اتَّخَذَنِيْ خَلِيْلًا كَمَا اتَّخَذَ إِبْرَاهِيْمَ خَلِيْلًا ؟ ترجمه: الله تعالى نے مجھے بھی اسی طرح اپنا خلیل بنایا جس طرح حضرت ابر اہیم عَائِمَ اِبِنَا خلیل بنایا۔

الله تبارك وتعالى نے حضرت موسى علینا اللہ اللہ علام فرمایا۔ ارشادِ باری تعالی ہے:

<sup>1</sup> صحيح مسلم: (1/ 377)

<sup>(50 /1)</sup> سنن ابن ماجه: (1/ 50)

﴿ وَكُلَّمَ اللهُ مُوسَىٰ تَكُلِيماً ﴾ [النساء: 164] ترجمہ: اور مولٰی سے اللہ براہ راست ہم كلام ہوا۔

51- وَنُؤْمِنُ بِالْمَلَائِكَةِ وَالنَّبِيِّنَ وَالْكُتُبِ الْمُنَزَّلَةِ عَلَى الْمُرْسَلِيْنَ وَنَشْهَدُ أَنَّهُمْ كَانُوْا عَلَى الْمُرْسَلِيْنَ وَنَشْهَدُ أَنَّهُمْ كَانُوْا عَلَى الْمُرِيْنِ.

ترجمہ: اور ہم ایمان لاتے ہیں فرشتوں اور پیغیروں اور ان تمام کتابوں پر جو اللہ کے رسولوں پر نازل کی گئیں، اور ہم گواہی دیتے ہیں کہ یہ تمام پیغیرواضح حق پر قائم تھے لیے

52 - وَنُسَمِّيْ أَهْلَ قِبْلَتِنَا مُسْلِمِیْنَ مُؤْمِنِیْنَ ، مَا دَامُوْا بِمَا جَاءَ بِهِ النَّبِیُّ صَلَّى اللهُ عَلَیْهِ وَعَلَیٰ آلِهِ وَسَلَّمَ مُعْتَرِفِیْنَ، وَلَهُ بِكُلِّ مَا قَالَهُ وَ أَخْبَرَهُ مُصَدِّقِیْنَ.

ترجمہ: اور ہم تمام اہل قبلہ کومؤمن مسلمان سیجھتے ہیں جب تک وہ حضور مَثَلَّ اللَّهُ آم کے لائے ہوئے دین (کی بنیادی باتوں) کومانے والے ہوں اور حضور مَثَلَّ اللَّهُ مِنْ مِنْ اور جس بات کی خبر دی اس سب میں حضور مَثَلَّ اللَّهُ مِنْ کی اللّٰ اللّٰہُ کی تصدیق کرنے والے ہوں۔
تصدیق کرنے والے ہوں۔

#### تشويح

"اہلِ قبلہ" سے مراد وہ لوگ ہیں جو اپنے آپ کو مسلمان کہتے ہیں اور قبلہ کی جانب رخ کرکے نماز پڑھتے ہوں، ایسے لوگ چاہے کتنے ہی گناہ گار کیوں نہ ہوں ان کو دائرہ اسلام سے خارج نہیں سمجھا جائے گا، تاہم اس کے لیے دوشر طیں ہیں:

وہ ضروریاتِ دین (یعنی حضور مُلَی عَیْدُ اِکے لائے ہوئے دین کے یقینی و قطعی عقائدواحکام) میں سے کسی کا انکار نہ کریں۔

کوئی ایسی بات یا کام نہ کریں جس سے آدمی دائرہ اسلام سے خارج ہو جاتا ہے۔ مثلاً کسی پیغمبر، خانہ کعبہ یا آسانی کتاب کی توہین کرنایابت کے سامنے سجدہ یا اور کسی قشم کا شرک کرنا۔

ا مندرجہ بالاعبارت کی تشر تے عقیدہ نمبر 64 کے تحت آر ہی ہے۔

مندرجہ بالا دو کاموں میں سے کوئی کام کرنے والا انسان اگر چپہ مسلمان ہونے کا دعویٰ کرے اور قبلہ کی طرف رخ کرکے نماز پڑھے دائرہ اسلام سے خارج ہے۔

# حُرِمَةُ الْحَوضِ فِيْ ذَاتِ اللهِ ، وَالْجِدَالِ فِيْ دِيْنِ اللهِ وَقُرْآنِه

### 53 - وَلَا غَنُوْضُ فِيْ اللهِ، وَلَا نُمَارِيْ فِيْ دِيْنِ اللهِ.

ترجمہ: اور ہم اللہ تعالیٰ (کی ذات وصفات) کے بارے میں بے دلیل بحثوں میں نہیں پڑتے اور نہ ہی ہم (بے جا شبہات کی بنیادیر)اللہ کے دین کے معاملے میں (اہلِ حق کے ساتھ) جھگڑتے ہیں۔

54 وَلَا نُجَادِلُ فِي الْقُرآنِ، وَ نَشْهَدُ أَنَّهُ كَلَامُ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ، نَزَلَ بِهِ الرُّوْحُ الْأَمِيْنُ، فَعَلَّمَهُ سَيِّدَ الْمُرْسَلِيْنَ مُحَمَّدًا صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ كَلَامُ اللهِ تَعَالَىٰ لَا يُسَاوِيْهِ شَيْءٌ مِنْ كَلَامُ اللهِ تَعَالَىٰ لَا يُسَاوِيْهِ شَيْءٌ مِنْ كَلَامِ الْمُحْلُوقِيْنَ وَلَا نَقُولُ بِحَلْقِهِ، وَلَا نُحَالِفُ جَمَاعَةَ الْمُسْلِمِيْنَ.

ترجمہ: اور ہم قرآن کے بارے میں (بھی بے جابختیں اور) جھگڑے نہیں کرتے، اور ہم گواہی دیتے ہیں کہ یہ رسالعالمین کا کلام ہے جے الروح الامین (جبر ائیل علیقیا) لے کر اترے اور اسے تمام پیغیبروں کے سر دار حضرت محمد مثالیقیا کم کو سکھایا اور یہ اللہ کا کلام ہے، مخلوق میں سے کسی کا کلام اس کے برابر اور جوڑ کا نہیں، اور ہم اسے مخلوق نہیں کہتے اور (اس بات میں) مسلمانوں کی جماعت سے اختلاف نہیں کرتے۔

## 55- وَ لَا نُكَفِّرُ أَحَدًا مِنْ أَهْلِ الْقِبْلَةِ بِذَنْبٍ مَا لَمْ يَسْتَحِلَّهُ.

ترجمہ: اور ہم اہل قبلہ میں سے کسی کو گناہ کی وجہ سے کا فرنہیں قرار دیتے جب تک وہ اس گناہ کو جائز و حلال نہ سمجھ۔ تشویع

- اس عبارت کامطلب میہ ہے کہ ہم اہلِ قبلہ میں سے کسی شخص کو گناہ کی وجہ سے دائر ہُ اسلام سے خارج نہیں سمجھتے۔
- حضور مَثَلَ اللَّهُ عَلَيْهِ فَرِماتِ ہِيں: "جس سي كے دل ميں ذرہ برابرايمان ہو گا (اگر گناہ گار ہو تو پہلے گناہوں كى سزا بھگت كر آخر كار) جہنم سے نكال دياجائے گا""۔

ا سنن الترمذي: (باب ما جاء في الكبر:4/361)

یہ حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ گناہ کی وجہ سے کوئی انسان اسلام سے خارج نہیں ہوتا، اگر وہ اسلام سے خارج ہوتا تواس کو سزا بھگتنے کے بعد جہنم سے نہ نکالا جاتا۔

" مَمَا لَمُ يَسْتَحِلَّهُ": يعنى اہلِ قبلہ كو كافرنہ كہنے كی شرط بیہ ہے كہ وہ گناہ كو جائز نہ سمجھے، اگر وہ كسى يقينى گناہ كو جائز سمجھے تو وہ دائر ہ اسلام سے خارج ہو جائے گااوراس كا مسلمان ہونے كا دعوىٰ اور قبلہ كی طرف نماز پڑھنااسے كوئى كام نہ دے گا۔

56 - وَلَا نَقُولُ: لَا يَضُرُّ مَعَ الْإِيْمَاٰنِ ذَنْبٌ لِمَنْ عَمِلَهُ.

ترجمہ: اور ہم یہ نہیں (ماننے اور) کہتے کہ ایمان کے ہوتے ہوئے گناہ کرنے والے کا گناہ اسے کوئی نقصان نہیں پہنچا تا۔ قشہ دیجہ

یہ بات اوپر بیان ہو چکی ہے کہ گناہ کرنے سے بندہ دائرہ اسلام سے خارج نہیں ہوتا، اس سے بیہ ہوسکتا تھا کہ ایمان کے ہوتے ہوئے گناہ کرنے سے کوئی فرق نہیں پڑتا اس لیے اس غلط خیال کی تر دید کے لیے مندر جہ بالا جملے کااضافہ فرمایا تا کہ بیہ واضح ہو جائے کہ گناہ کی تباہ کاریاں اور نقصانات اپنی جگہ ہیں۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا آيَّرَهُ ﴿ ﴾ (الزلزال:8)

ترجمہ: اور جس نے ذرہ برابر کوئی برائی کی ہوگی،اے (قیامت کے دن) دیکھ (اور بھگت) لے گا۔

57 وَ نَرْجُوْ لِلْمُحْسِنِيْنَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ أَنْ يَعْفُو عَنْهُمْ ، وَ يُدْخِلَهُمُ الْجُنَّةَ بِرَحْمَتِهِ ، وَ لَا نَأْمَنُ عَلَيْهِمْ ، وَ لَا نَشْهَدُ لَهُمْ بِالْجُنَّةِ ، وَ نَسْتَغْفِرُ لِمُسِيْئِهِمْ ، وَ نَخَافُ عَلَيْهِمْ ، وَ لَا نُقَيِّطُهُمْ.

ترجمہ: اور نیکوکار مؤمنوں کے بارے میں ہم (اللہ سے) سے امیدر کھتے ہیں کہ وہ انہیں معاف کر دے گا اور اپنی رحمت سے جنت میں داخل کر دے گا لیکن ہم ان کے بارے میں (سوفیصد) بے خوف (اور مطمئن) بھی نہیں ہیں۔ اور ہم ان کے حق میں جنتی ہونے کی گواہی بھی نہیں دیتے۔ اور ہم گناہ گار مؤمنوں کے لیے اللہ سے مغفرت طلب کرتے ہیں اور ہم ان کے بارے میں خدشہ رکھتے ہیں (کہ شاید انہیں عذاب ہو لیکن) ہم انہیں (کہ شاید انہیں عذاب ہو لیکن) ہم انہیں (اللہ کی رحمت سے) مایوس نہیں کرتے۔

#### تشريح

- نیک لوگوں کا جنت میں داخل ہونا محض اللہ تعالی کے فضل سے ہوگا، اعمال سے نہیں، اس لیے ہم ان کے لیے دخولِ جنت کی امید تورکھتے ہیں، لیکن ایسے اعمال کے ار تکاب سے محفوظ نہیں سیجھتے جو ایمان یا اعمالِ صالحہ کے ثواب کو ختم کر دینے والے ہیں۔ اور نہ ہی یقین کے ساتھ دخولِ جنت کی گواہی دینے ہیں، سوائے ان حضرات کے جن کے جنتی ہونے کی بشارت اللہ تعالی نے قر آن مجید میں یا حضور منگانی نے امادیث میں دی ہے۔
- اسی طرح ہر گناہ گار مسلمان کا جہنم میں جاناضر وری نہیں، یہ بھی ممکن ہے کہ اللہ تعالیٰ اسے جہنم میں داخل کر کے گناہوں کی سزادے اور پھر جنت میں داخل کر دے اور یہ بھی ممکن ہے کہ اللہ تعالیٰ اسے اپنی رحمت سے معاف کر کے جنت میں داخل کر دے، اس لیے کسی بھی گناہ گار کو اللہ کی رحمت سے مایوس نہیں ہونا چاہئے، مؤمن کی یہی شان ہے کہ وہ اللہ تبارک و تعالیٰ کی رحمت کا امید وار رہتا ہے اور اس کے عذاب سے ڈر تار ہتا ہے، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَنَا اَبُهُ ﴾ [الإسراء: 57]

ترجمہ:اور وہ اس کی رحمت کے امید وار رہتے ہیں، اور اس کے عذاب سے ڈرتے ہیں۔

58 - وَالْأَمْنُ وَالْإِيَاسُ يَنْقُلَانِ عَنْ مِلَّةِ الْإِسْلَامِ وَسَبِيْلُ الْحُقِّ بَيْنَهُمَا لِأَهْلِ الْقِبْلَةِ.

ترجمہ: اور (اللہ کے عذاب سے) بے خوف ہونا اور (اس کی رحمت سے) مایوس ہونا (بندے کو) اسلام سے خارج کر دیتا ہے اور اہل قبلہ کے لیے حق کاراستہ ان دونوں کے در میان ہے۔

#### تشريح

اللہ کی رحمت سے ناامید ہونے اور اس کے عذاب سے بے خوف ہونے سے آدمی دائرہ اسلام سے خارج ہوجا تا ہے۔ صحیح اور درست روش میہ ہے کہ بندہ اللہ کی رحمت کا امید وار رہے اور اس کے عذاب سے ڈرتارہے۔



59 وَلَا يَخْرُجُ الْعَبْدُ مِنَ الْإِيمَانِ إِلَّا بِجُحُوْدِ مَا أَدْخَلَهُ فِيْهِ.

ترجمہ: اور بندہ ایمان کے دائرہ سے نہیں نکلتا ہے مگر اس چیز کے انکار سے جس نے اسے ایمان کے دائرے میں داخل کیا تھا۔ داخل کیا تھا۔

جن بنیادی باتوں کی تصدیق اور اقرار کرنے سے انسان دائر ہُ اسلام میں داخل ہو تاہے ان میں سے کسی جن بنیادی بات کا انکار کرنے سے وہ دائر ہُ اسلام سے خارج ہوجا تاہے۔

60- وَالْإِيْمَانُ هُوَ الْإِقْرَارُ بِاللِّسَانِ وَالتَّصْدِيْقُ بِالْجُنَانِ.

ترجمه: اورائمان زبان سے اقرار اور دل سے تصدیق کرنے کانام ہے۔

#### تشريح

حضور مَکَالِیْدِیِّ اللّٰہ تعالیٰ کی طرف سے جو شریعت لائے ہیں اس کی ہر ہر بات کی دل کی گہرائیوں سے تصدیق کرنااور بوقت ضرورت اس کا اقرار کرنا" ایمان" کہلا تاہے، جو شخص ایساکرے وہ "مؤمن" کہلا تاہے۔ اس کے بعد وہ جو ں جو ل نیک عمل کرتا جاتا ہے توں توں اس کا ایمان مکمل ہوتا جاتا ہے، صرف تصدیق وا قرار کرنے سے ایمان مکمل نہیں ہوتا اس لیے کہ ایمان کی جکمیل کے لیے نیک عمل کا ہونا بہت ضروری ہے۔

61- وَ أَنَّ جَمِيْعَ مَا أَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى فِيْ الْقُرْآنِ وَ جَمِيعَ مَا صَحَّ عَنْ رَسُوْلِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنَ الشَّرْعِ وَالبَيَانِ كُلُّهُ حَقِّ.

ترجمہ: اور وہ پوری کی پوری شریعت اور سارے کا سارابیان برحق ہے جو اللہ تعالیٰ نے قر آن مجید میں نازل کیا اور جو حضور سَلَّا لَیْنِیْم سے (صحیح سند کے ساتھ) ثابت ہے۔

62 - وَالْإِيْمَانُ وَاحِدٌ، وَ أَهْلُهُ فِي أَصْلِهِ سَوَاءٌ ، وَ التَّفَاضُلُ بَيْنَهُمْ بِاخْشْيَةِ وَ التَّقَى وَ مُخَالَفَةِ الْأَوْلَى. الْهُوَى وَ مُلَازَمَةِ الْأَوْلَى.

ترجمہ: اور ایمان ایک (ہی)ہے، اور (سب) ایمان والے اصل ایمان میں بر ابر ہیں اور ان میں سے بعض کی بعض پر فضیلت، اللہ کے خوف و تقویٰ، خواہشاتِ نفس کی مخالفت اور نیک اعمال کرتے رہنے کی بنیاد پرہے۔

#### تشريح

اس شخص کا ایمان کامل ایمان ہے جو دل سے تقدیق کرے، زبان سے اقرار کرے اور اس کے ساتھ ساتھ نیک اعمال بچالا تارہے، لیکن جیسے کہ پہلے گزر چکاہے کہ اگر اس سے اعمال میں کو تابی ہوتی ہے، یانیک اعمال کر تابی نہیں تو بھی ایسا آدمی مؤمن کہلا تاہے، گویا کہ ایمان کا ابتد ائی درجہ تقدیق کر نااور زبان سے اقرار کرنا ہے۔

زبان سے اگر کوئی شخص اقرار کرے مگر دل سے تقدیق نہ کرے تو ایسا شخص مؤمن نہیں بلکہ منافق" کہلا تاہے، اس سے معلوم ہوا کہ اصل چیز دلی تقدیق ہے اور اس دلی تقدیق میں تمام مؤمن برابر ہیں البتہ یقین کے اعتبار سے مؤمنوں کو درجات مختلف ہوتے ہیں، ظاہر ہے اللہ کے پیغیروں اور فر شتوں کا جو یقین ہے اس طرح کا یقین عام مؤمنوں کو کہاں حاصل ہو سکتاہے پھر عام مؤمنوں میں بھی بعض لوگ انتہائی پختہ یقین کے مالک ہوتے ہیں اور بعض کم درجہ کے یقین کے، حتی کہ بعض کے ہاں آخری درجہ صرف تقدیق کارہ جا تاہے، تقدیق کا یہ ابتدائی درجہ تمام مؤمنین کے ہاں ایک جیسا ہے اور وہ سب اس میں برابر ہیں۔

ملاعلی قاری ﷺ شرح الفقہ الأکبر "میں فرماتے ہیں:

"وَإِنَّ الإِيمَانَ لاَ يَقبَلُ الزِّيَادة وَالنُّقصَانَ مِن حَيثُ أَصلِ التَّصدِيقِ ، لاَ مِن جهة اليَقِينِ، فَإِنَّ مَرَاتِبَ أهلها مُختَلِفة''(شرح الفقه الأكبر: ٧٨)

ترجمہ: (یہ جو کہا گیاہے کہ) ایمان زیادتی ونقصان قبول نہیں کر تا تو یہ باعتبار اصل تصدیق کے ہے،نہ کہ باعتبار یقین کے،اس لیے کہ یقین والوں کے مر اتب مختلف ہیں۔

63 - وَ الْمُؤْمِنُوْنَ كُلُّهُمْ أَوْلِيَاءُ الرَّحْمَٰنِ ، وَ أَكْرَمُهُمْ عِنْدَ اللهِ أَطْوَعُهُمْ وَ أَتْبَعُهُمْ لِلْقُرْآنِ.

ترجمہ: اور تمام مؤمنین اللہ کے دوست ہیں، اور ان میں زیادہ بزرگی اور مرتبے والا وہ ہے جو اللہ تعالیٰ کا زیادہ اطاعت کرنے والا ہو اور قرآنی احکام کی زیادہ پیروی کرنے والا ہو۔

#### تشريح

سب مؤمن اللہ کے دوست ہیں اور اس دوستی میں سب برابر ہیں، جیسے کہ تصدیق کے معاملے میں سب مؤمن یکسال اور برابر ہیں، البتہ اس دوستی کے در جات میں فرق ہے جیسے کہ یقین کے در جات میں فرق ہے۔ الله تبارك وتعالى كاار شادى: ﴿ أَلَا إِنَّ أَوْلِيَا ۚ اللهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ ﴿ الَّذِيْنَ امَنُوا وَكَانُواْ يَتَقُونَ ﴾ [يونس:63.62]

ترجمہ: یا در کھو اللہ کے دوستوں پر نہ کوئی اندیشہ ہے اور نہ وہ مغموم ہوتے ہیں، (اللہ کے دوست وہ ہیں) جو ایمان لائے اور گناہوں سے پر ہیز کرتے رہے۔

> موَمنین میں جو جتنا تقویٰ والا ہے اتنابی الله کاولی (دوست) اور بزرگی والا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے: ﴿إِنَّ آكْرَ مَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ آتَهٰ كُمْ ﴾ [الحجرات: 13]

> > ترجمہ: بے شک تم میں زیادہ بزرگی والاوہ ہے جو زیادہ پر ہیز گارہے۔

64- وَالْإِيمَانُ هُوَ الْإِیْمَانُ بِاللهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْیَوْمِ الْآخِرِ وَ الْبَعْثِ بَعْدَ الْمَوْتِ وَ الْقَدَرِ خَیْرِهِ وَشَرّهِ وَحُلُوهِ وَمُرّهِ مِنَ اللهِ تَعَالیٰ.

ترجمہ: اور ایمان (در حقیقت) اللہ تعالی کو،اس کے فرشتوں کو،اس کی کتابوں کو،اس کے پیغیبروں کو،یوم آخرت کو،موت کے بعد زندہ اٹھائے جانے کو اور نقذیر (یعنی) ہر خیر وشر اور ہر میٹھے (خوشگوار) اور کڑوے (ناموافق) معاملے کے اللہ کی طرف سے ہونے کو سچے دل سے ماننے کانام ہے۔

#### تشريح

اس عبارت میں ایمان کے چھ ار کان کا ذکر ہے،جو درج ذیل ہیں:

2 فرشتوں پر ایمان

1 الله يرايمان

4 اللہ کے رسولوں پر ایمان

🛐 الله کی نازل کر دہ کتابوں پر ایمان

6 تقدير پر ايمان

5 آخرت کے دن پر ایمان

یہ ارکان اسی ترتیب کے ساتھ ایک حدیث میں مذکور ہیں جسے ''حدیثِ جبر ائیل'' کہتے ہیں، حضرت جبر ائیل عالیہا ایک وال ایک دن ایک نوجوان آدمی کی شکل میں حضور مَنَّا عَلَیْمُ کی مجلس میں تشریف لائے اور آپ سے دین کے بارے میں چند سوالات یو جھے جن میں سے ایک سوال ایمان کے بارے میں تھا، حضور مَنَّا عَلَیْمُ نے اس کے جواب میں فرمایا:

ೲೲೲೲೲ

8 8 8 8

and the second

﴿ أَنْ تُؤْمِنَ بِاللهِ، وَمَلَائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدْرِ حَيْرِهِ وَشَرِّهِ ﴾ ترجمہ: ایمان اسے کہتے ہیں کہ تم اللہ پر،اس کے فرشتوں پر،اس کی کتابوں پر،اس کے پینمبروں پر، یوم آخرت پراور تقدیرِ خیر وشر (دونوں) پرایمان لاؤ۔

- الله تعالی پر ایمان کا مطلب یہ ہے کہ الله تعالی کو دل سے ٹھیک اسی طرح مانا جائے جیسے ماننے کا حکم الله اور اللہ کے رسول مَثَا لِلْیَّا فِی نے دیا ہے، اور بوقت ضرورت زبان سے اس کا اقرار بھی کیا جائے۔ الله اور اللہ کے رسول کے حکم کے مطابق الله تعالی کوماننے کا دوسر انام" توحید"ہے۔
- الله تعالیٰ کے فرشتوں پر ایمان لانے کا مطلب ہیہ ہے کہ ول سے یہ بات مانی جائے اور بوقت ضرورت زبان سے اس کا قرار کیا جائے کہ الله تعالیٰ کی ایک مخلوق الی ہے جے اس نے نور سے پیدا کیا ہے، یہ مخلوق" ملا نکہ" کہلاتی ہے۔ یہ الله تعالیٰ کی نافر مانی نہیں کرتی، یہ ہمیں نظر نہیں آتی، یہ بہت طاقت ور ہے، الله نے ان میں سے بعض کو بعض بڑے بڑے کام سونپ رکھے ہیں، ان کی تعداد بہت زیادہ ہے ماللہ تعالیٰ ہی جانے ہیں۔ ان میں سے چار مشہور فرشتے یہ ہیں:

ت حفرت جبرائيل عليتيا عليتيا عليتيا

عضرت اسرافيل عاليَّلام عليَّلام عليَّلام عضرت عزرائيل عاليَّلام)

الله تبارک و تعالیٰ کی کتابوں پر ایمان لانے کا مطلب سے ہے کہ دل سے بیہ بات مانی جائے اور بوقت ضرورت زبان سے اس کا اقرار کیا جائے کہ الله تبارک و تعالیٰ نے اپنی مخلوق کی ہدایت کے لیے مختلف زمانوں میں اپنے پیغیبروں پر مختلف کتابیں نازل کیں، جن کی تعداد کا علم صرف الله کو ہے، ان کتابوں میں مشہور کتابیں درج ذیل ہیں:

<u>آ</u> تورات <u>آ</u> زبور <u>آ</u> انجیل <u>4</u> قرآن کریم

قرآن کریم اللہ تعالیٰ کی سب سے آخری کتاب ہے، اس نے پچھلی تمام کتابوں کو منسوخ کر دیاہے، اللہ تعالیٰ نے اس کتاب کی حفاظت کا ذمہ خودلیاہے، اس لیے اس کا ایک ایک حرف آج تک محفوظ ہے اور

أ صحيح مسلم ، باب معرفة الايمان والاسلام والقدر: (1/ 37)

تا قیامت محفوظ رہے گا۔

- اللہ کے پیغیبروں پر ایمان کامطلب سے ہے کہ اس بات کو دل سے مانا جائے اور بوقت ضرورت زبان سے اس کا اقرار کیا جائے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے مختلف زمانوں میں اپنی مخلوق کی ہدایت کے لیے انسانوں میں سے بعض مَر دول کو چنا، ان پر وحی نازل کی اور مخلوق کی ہدایت کا کام انہیں سونیا، ان میں سے بعض پر کتابیں نازل کیس سے بعض کے باز اور نیک تھے، انہوں نے اللہ تعالیٰ کے پیغام کو بغیر کسی کی بیشی کے لوگوں تک پہنچایا، ان میں سے بعض کے نام قر آن کریم میں مذکور ہیں اور اکثر کے نام ذکر نہیں کیے گئے۔
  - سب سے پہلے پیغمبر حضرت آ دم علیہ التام اور سب سے آخری پیغمبر حضرت محمد منگی فیڈ م ہیں۔
    - حضرت محمد مُعَلَّى لَيْنِهُمْ تمام پيغيبروں ميں افضل ہيں۔
- "ایمان بالرسل"اس وقت تک مکمل نہیں ہو تا جب تک حضرت محمد مَثَانَّتُیْمُ کوسب سے آخری پیغمبر اور آپیم مارور آپیم کا اللہ میں کو آخری شریعت نہ مانا جائے۔
- "یوم آخرت پرائیان" کامطلب ہیہ ہے کہ دل سے اس بات کو مانا جائے اور بوقت ضرورت زبان سے
  اس کا اقرار کیا جائے کہ ایک دن ہیر کا کنات ختم ہو جائے گی، اس دن کانام "قیامت" ہے، اس کے بعد
  تمام مُر دوں کو زندہ کیا جائے گا، حساب و کتاب ہو گا، نیک لو گوں کو جنت میں بھیجا جائے گا اور گناہ گار
  مسلمانوں کو ایک وقت مقررہ کے لیے جہنم میں ڈالا جائے گا، جب کہ کفار ومشر کین ہمیشہ ہمیشہ کے
  لیے جہنم میں ڈال دیئے جائیں گے۔
- "تقذیر کے خیر وشر پر ایمان "کامطلب ہے ہے کہ دل سے بیہ بات مانی جائے اور زبان سے اس کا قرار کیا جائے کہ اس کا نئات میں جو کچھ ہوا، ہور ہاہے اور آئندہ ہوگاوہ سب اللہ کے حکم سے ہے اور ہر چیز پہلے سے لکھ دی گئی ہے۔

65 - وَغَنْ مُؤْمِنُوْنَ بِذَٰلِكَ كُلِّهِ وَ لَانْفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ وَنُصَدِّقُهُمْ كُلَّهُمْ عَلَى مَاجَاؤُوْا بِهِ.

ترجمہ: اور ہم ان تمام (ار کانِ ایمان) پر ایمان لانے والے ہیں، اللہ کے پیغیبروں میں کوئی تفریق نہیں کرتے، اور وہ جو (خبریں اور احکام) اللہ کی طرف سے لائے ان سب کی ہم تصدیق کرتے ہیں۔

تشويح

- ایمان کے چھ ارکان کو ماننا ضروری ہے، ان میں سے کسی ایک رکن کا انکار کرنے والا بھی دائر ہ اسلام سے خارج ہو جاتا ہے۔
- اللہ کے پیغیبروں میں تفریق نہ کرنے کا مطلب ہیہ ہے کہ سب کو مانا جائے ، بعض کو مان کر بعض کا انکاریا توہین نہ کی جائے۔

## أَهْلُ الْكَبَائِرِمِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ لَايُخَلَّدُوْنَ فِيْ النَّارِ

66 وأهْلُ الْكَبَائِرِ ﴿ فِي النَّارِ لَا يُخَلَّدُوْنَ إِذَا مَاتُوْا وَهُمْ مُوحِّدُوْنَ وَإِنْ لَمٌ يَكُوْنُوا تَائِينُ بَعْدَ أَنْ لَقُوْا اللهَ عَارِفِيْنَ مُوْمِنِيْنَ وَهُمْ فِي مَشِيْئَتِهِ وَحُكْمِهِ إِنْ شَاءَ غَفَرَ لَمُمْ وَعَفَا عَنْهُمْ بِفَضْلِهِ كَمَا ذَكُرَ عَزَّ وَجَلَّ فِي كِتَابِهِ: (وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ) [السَّاءِ: 48 و 11] وَإِنْ شَاءَ عَذَّبَهُمْ فِي ذَكَرَ عَزَّ وَجَلَّ فِي كِتَابِهِ: (وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ) [السَّاءِ: 48 و 11] وَإِنْ شَاءَ عَذَّبَهُمْ فِي النَّارِ بِعَدْلِهِ ثُمَّ يُخْرِجُهُمْ مِنْهَا بِرَحْمَتِهِ وَشَفَاعَةِ الشَّافِعِينَ مِنْ أَهْلِ طَاعَتِهِ ثُمَّ يَبْعَثُهُمْ إِلَى جَنَّتِهِ وَلَا لَكَارِ بِعَدْلِهِ ثُمَّ يُخْرِجُهُمْ مِنْهَا بِرَحْمَتِهِ وَشَفَاعَةِ الشَّافِعِينَ مِنْ أَهْلِ طَاعَتِهِ ثُمَّ يَبْعَثُهُمْ إِلَى جَنَّتِهِ وَلَا لَكَ بَانًا اللهَ تَعَالَى تَوَلَّى أَهْلَ مَعْرِفَتِهِ وَلَمْ يَعْلَهُمْ فِي الدَّارِيْنِ كَأَهْلِ نَكِرَتِهِ الَّذِيْنَ خَابُوا مِنْ وَلِايَتِهِ. اللهُمَّ يَا وَلِيَّ الْإِسْلَامِ وَأَهْلِهِ ثَبِّتِنَا عَلَى الْإِسْلَامِ حَتَّى نَلْقَاكَ بِهِ.

ترجمہ: اور کبیرہ گناہ کرنے والے ہمیشہ کے لیے جہنم میں نہیں رکھے جائیں گے جب کہ وہ عقیدہ کو حیدر کھنے کی حالت میں مرے ہوں، اگر چہ انہوں نے (کبیرہ گناہوں سے) توبہ نہ کی ہو، بشر طیکہ ان کی ملا قات اللہ تعالیٰ سے اس حالت میں ہوئی ہو کہ وہ اللہ تعالیٰ کو پہچاننے والے اور اس پر ایمان لانے والے ہوں۔ اور ان کا معاملہ اللہ کی مشیت اور حکم پر مو قوف ہوگا، اگر وہ چاہے گا تو ان کو اپنے فضل سے بخش دے گا اور معاف کر دے گا، جیسے کہ اللہ عزوجل نے این کتاب (قر آن مجید) میں فرمایا: ﴿شرک سے کم جو بھی گناہ ہے اللہ جس کے حق میں چاہے اللہ عزوجل نے این کتاب (قر آن مجید) میں فرمایا: ﴿شرک سے کم جو بھی گناہ ہے اللہ جس کے حق میں چاہے

ا عقیدہ طوادیۃ کے بعض نسخوں میں "اُھل الکبائر" کے ساتھ "من اُمة کھ ﷺ" کااضافہ ہے لیکن بہتریہ ہے کہ یہ اضافہ نہ ہو،اس لیے کہ اہل کبائر کے ساتھ جس خصوصی معاطے کا ذکر کیا گیاہے وہ امت محمد مُنافیق کے افراد کے ساتھ خاص نہیں۔ بلکہ جس کسی کے دل میں ایمان کانور موجود ہووہ ہمیشہ کیلیے جہنم میں نہیں رہے گا، حضور مُنافیق کی کاار شادہے: یقول اللہ تعالی: «اُخرجوا من النار من کان فی قلبه مثقال حبة من خردل من ایمان صحیح البخاری، باب تفاضل اُھل الایمان فی الاعمال: (1/ 13)

ترجمہ: اللہ تعالی (فرشتوں سے )فرماعیں گے: "جس کے دل میں ذرہ برابر ایمان ہواسے جہنم سے نکال دو"۔

اس قسم کے گناہ کی مغفرت فرمادے گا گاور اگر چاہے توانہیں اپنے عدل وانصاف سے جہنم کاعذاب دے گا، پھر انہیں اپنی رحمت سے اور اس کی اطاعت کرنے والے سفار شیوں کی سفارش کی وجہ سے جہنم سے نکال دے گا، پھر انہیں جنت میں بھیج دے گا، یہ سب کچھ اس لیے ہو گا کہ اللہ تعالیٰ نے اہل ایمان کو اپنا دوست قرار دے رکھاہے اور انہیں دونوں جہانوں میں اس کا انکار کرنے والوں کی طرح نہیں قرار دیا، جو اس کی ہدایت سے محروم ہوئے اور اس کی دوست! جمیں اسلام پر اس وقت تک ثابت قدم رکھ جس وقت کہ تجھ سے ہماری ملا قات ہو۔

#### تشريح

- جومؤمن بندہ ایمان کی حالت میں مرے وہ چاہے کتنا ہی گناہ گار کیوں نہ ہووہ ہمیشہ ہمیشہ کے لیے جہنم میں نہیں رہے گا۔
- ◄ ایسے بندے کواگر اللہ تعالیٰ چاہے گاتواپنی رحمت سے بخش دے گااور جنت میں داخل کر دے گا،اس
   لیے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنی کتاب میں وعدہ فرمایا ہے کہ شرک سے کم جینے گناہ ہیں اللہ انہیں
   معاف کر دے گا۔
- اور اگر اللہ تعالی معاف نہ کرناچاہے بلکہ اپنے عدل سے اسے جہنم میں ڈالناچاہے تو جہنم میں ڈالنے کے بعد بھی میں ڈالنے کے بعد بھی اینے رحم سے اور انبیاء وصالحین کی سفارش سے اسے جہنم سے نکال کر جنت بھیج دے گا۔
- جس نے شرک کیا اسے اللہ تبارک و تعالیٰ ہر گز معاف نہیں کرے گا، بلکہ اسے ہمیشہ کے لیے جہنم کی سزا بھگنٹی پڑے گی۔
- مؤمن اور مشرک کے در میان میہ فرق اس لیے ہے کہ اللہ کو ایمان اور ایمان والے لوگ بہت پسند ہیں، اللہ نے انہیں اپنے دوست قرار دیا ہے، ایسے لوگوں کے ساتھ اللہ ونیاوآخرت میں خصوصی معاملہ فرما تاہے۔
- مؤمن کے ساتھ مندرجہ بالا سلوک اس وقت ہو گا جب اس نے کبیر ہ گناہ کا ار تکاب کرنے کے بعد توبہ نہ کی ہواور اسی حالت میں اس کی موت آگئی ہو، اور اگر اس نے موت سے قبل توبہ کرلی ہواور اللّٰد

## شرح العقيدة الطحاوية ﴾ ﴿ وَهُمُ 61 ﴾ ﴿ شرح عقيده طحاويه ﴾

- تعالیٰ نے اس کی توبہ قبول کرلی ہو تو اس کے گناہ توبہ سے معاف ہو جاتے ہیں اور ایسا بندہ اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے براہ راست جنت میں داخل ہو گا۔
- " كبيره"بڑے گناه كو كہتے ہيں،اس كى جمع "كبائر"ہے، جب كہ چھوٹے گناه كو "صغيره" كہتے ہيں اوراس كى جمع" صغائر"ہے۔
  - ۲. کبیرہ گناہ بغیر توبہ کے معاف نہیں ہوتے اور صغیرہ گناہ نیکیوں سے بھی معاف ہو جاتے ہیں۔
- کبیرہ گناہ کی تعریف میں اختلاف ہے،اس بارے میں زیادہ صحیح بات یہ ہے کہ ہر وہ گناہ جس کے مر تکب کے لیے دنیامیں کوئی حد (خاص سزا) مقرر ہو، یااس کے لیے قر آن وحدیث میں جہنم کی وعید سنائی گئی ہو، یااس پر لعنت وغضب بھیجا گیا ہووہ" کبیرہ گناہ" کہلا تاہے۔

## 67 وَنَرَى الصَّلَاةَ خَلْفَ كُلِّ بَرٍّ وَ فَاجِرٍ مِنْ أَهْلِ الْقِبْلَةِ وَعَلَى مَنْ مَاتَ مِنْهُمْ.

ترجمہ: اہل قبلہ میں سے ہر نیک اور گناہ گار کے پیچھے نماز پڑھنے کو ہم جائز سمجھتے ہیں،اور ان(اہل قبلہ) میں سے جو (بھی نیک یا گناہ گار) مرجائے اس کی نماز جنازہ پڑھنے کو (بھی) ہم جائز سمجھتے ہیں۔

#### تشريح

ہم اہل قبلہ ﷺ کے پیچے نماز پڑھنادرست سیجھتے ہیں خواہ وہ نیک ہوں یافاسق، صحابہ کرام رش النظم کا عمل اسی بات کی طرف رہنمائی کر تا ہے۔ حضرت عبد اللہ ابن عمر رفیانی مشہور صحابی رسول، حجاج بن یوسف جیسے ظالم کے پیچھے نمازیں پڑھا کرتے تھے ہے۔

<sup>🛈</sup> اہل قبلہ کی وضاحت عقیدہ نمبر 52 کے تحت گزر چکی ہے۔

<sup>2)</sup> مصنف ابن أبي شيبة: باب في الصلاة خلف الامراء (2/ 152)

68- وَلَا نُنْزِلُ أَحَدًا مِنْهُمْ جَنَّةً وَلَا نَارًا وَلَا نَشْهَدُ عَلَيْهِمْ بِكُفْرٍ وَلَا بِشِرْكٍ وَلَا بِنِفَاقٍ مَا لَمْ يَظْهَرْ مِنْهُمْ شَيْءٌ مِنْ ذَٰلِكَ وَنَذَرُ سَرَائِرَهُمْ إِلَى اللهِ تَعَالَى.

ترجمہ: اور ہم ان (اہل قبلہ) میں سے کسی کو جنت یا جہنم کا مستحق نہیں کٹم راتے اور نہ ہی ہم ان کے بارے میں کفر، شرک اور نفاق کی گواہی دیتے ہیں جب تک ان سے اس قسم کی کوئی بات ظاہر نہ ہو، اور ان کے پوشیدہ احوال کو ہم اللہ تعالیٰ پر چھوڑتے ہیں۔

#### تشريح

- کسی معین شخص یا جماعت کے بارے میں یہ کہنا درست نہیں کہ وہ جنتی ہے یا جہنمی ہے، اس لیے کہ

  کسی کے بارے میں کسی کو بھی خبر نہیں کہ اس کا خاتمہ ایمان پر ہو گا یا گفر پر، بال بیہ کہا جاسکتا ہے کہ

  فلال، فلال عقائد اور اعمال والے لوگ جنت کے مستحق ہیں اور فلال، فلال عقائد اوراعمال والے

  لوگ جہنم کی سزا کے مستحق ہیں،البتہ وہ خوش قسمت صحابہ کرام رض النیز جن کے بارے میں حضور

  منگالیز کیا نے خبر دی ہے کہ وہ جنتی ہیں ان کو جنتی ماننا ضروری ہے۔
- جب تک کسی شخص کے کفر، شرک یا نفاق کی کوئی واضح علامت سامنے نہ آئے اس وقت تک اسے کا فر، مشرک یامنافق نہیں کہا جاسکتا۔
  - 69- وَلَا نَرَى السَّيْفَ عَلَى أَحَدٍ مِنْ أُمَّةِ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَّا مَنْ وَجَبَ عَلَيْهِ السَّيْفُ.

ترجمہ: اور ہم امت محمر مَثَلِیْ اَلَیْمُ کے کسی بھی فرد کے خلاف تلوار (اسلحہ) اٹھانا جائز نہیں سیجھتے ، سوائے اس کے کہ جس کے خلاف تلوار (اسلحہ) اٹھانا واجب ہو جائے۔

#### تشويح

کسی مسلمان کو قتل کرنااوراس کاخون بہانا قطعا جائز نہیں،البتہ تین صور توں میں مسلمان کا قتل جائز ہے:
 1 - کوئی شخص کسی مسلمان کو جان ہو جھ کرنا حق قتل کر دے تو "خون کا بدلہ خون "کے اصول کے تحت
 اس کو قتل کیا جائے گا۔

2- کوئی شادی شدہ شخص جو مکلف، مسلمان اور آزاد ہوز ناکرے تواس کو سنگسار کر کے قتل کیا جائے گا۔ 3-جو مسلمان مَر دمر تد ہو جائے یعنی دین سے نکل جائے تواس کو بھی قتل کیا جائے گا۔

(محمد طلی عینیم) اللہ کا رسول ہوں اس کاحون (بہانا) مین صور توں کے سوا حلال ہیں: یہ کہ یا تو وہ شادی شدہ زای ہویا (مقتول کی) جان کے بدلے (قاتل کی) جان (لینے) کا معاملہ ہویا کوئی اپنے دین سے پھرنے والا اور مسلمانوں کی جماعت کو چھوڑنے والا ہو۔ .

واضح رہے کہ ان تینوں صور توں میں مجرم کو قتل کرنے کا حق ہر آد می کو حاصل نہیں، بلکہ یہ حق صرف حاکم وقت یا قاضی کو حاصل ہے۔

# وُجُوْبُ طَاعَةِالْأَئِمَّةِوَالْوُلَاةِ

70 - وَلَا نَرَى الْخُرُوجَ عَلَى أَئِمَّتِنَا وَ وُلَاةِ أُمُوْرِنَا وَ إِنْ جَارُوْا وَ لَا نَدْعُوْ عَلَيْهِمْ وَ لَا نَنْزِعُ يَدًا مِنْ طَاعَتِهِمْ وَنَرَى طَاعَتَهُمْ مِنْ طَاعَةِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ فَرِيضَةً مَا لَمْ يَأْمُرُوْا بِمَعْصِيَةٍ وَنَدْعُوْ لَهُمْ يَلُا مِنْ طَاعَتِهِمْ وَنَرَى طَاعَتَهُمْ مِنْ طَاعَةِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ فَرِيضَةً مَا لَمْ يَأْمُرُوْا بِمَعْصِيَةٍ وَنَدْعُوْ لَهُمْ بِالصَّلَاحِ وَالْمُعَافَاةِ.

ترجمہ: اور ہم اپنے حکم انوں اور انظامی امور کے ذمہ داروں کے خلاف بغاوت کو جائز نہیں سمجھتے اگر چہ یہ (حکمر ان وانظامی ذمہ دار) ظالم ہوں، اور ہم ان کو بد دعا نہیں دیتے اور ان کی اطاعت سے ہاتھ نہیں کھینچتے، اور ہم ان کی اطاعت کو اللہ عرّوجل کی اطاعت سمجھتے ہوئے فرض سمجھتے ہیں، جب تک کہ یہ (لوگ) گناہ کا حکم نہ دیں، اور ہم ان کے لیے خیر وعافیت کی دعاما نگتے ہیں۔

#### تشريح

مذ كوره بالاعبارت ميں دواہم مسكلے ذكر كيے گئے ہيں:

ت حکمر ان کے خلاف خروج (مسلح کارروائی) کے حکمر ان کی اطاعت اور اس کی حدود

🕦 صحيح البخاري: (9/ 5)

شیخ الاسلام حضرت مولانامفتی محمد تقی عثانی صاحب طلین کتاب" اسلام اور سیاسی نظریات" میں ان دونوں مسکوں کو انتہائی تفصیل سے بیان کیاہے،اس کے چنداہم جصے یہاں لفظ بہ لفظ نقل کیے جارہے ہیں،وہ فرماتے ہیں:

# حکمر ان کے خلاف خروج (مسلح کارروائی)

"حضور سرور دوعالم مَثَالِيَّا نَظِم نَبار بار مُخْلَف عنوانات اور مخْلَف اسالیب سے بیہ تھم دیا ہے کہ جب کوئی مخص خلیفہ یا امیر بن جائے تو چاہے وہ فسق کا ارتکاب کرے یالو گوں پر ظلم کرے، کسی بھی حالت میں اس کے خلاف مسلح بغاوت نہ کرو، تا کہ مسلمانوں کے در میان خونریزی کی نوبت نہ آئے۔

أَلَا مَنْ وُلِّيَ عَلَيْهِ وَالٍ، فَرَآهُ يَأْتِيْ شَيْئًا مِنْ مَعْصِيَةِ اللهِ، فَلْيَكْرَهْ مَا يَأْتِيْ مِنْ مَعْصِيَةِ اللهِ، وَلَا يَنْزِعَنَّ يَدًا مِنْ طَاعَةٍ <sup>٩</sup>

یعنی: ''اچھی طرح سن لو کہ جس شخص پر کوئی حکمران بناہو ، پھر وہ اس کو کسی معصیت کا ار تکاب کرتے ہوئے ویکھے تو جس معصیت کاوہ ار تکاب کر رہاہے ، اسے براسمجھے ، لیکن اطاعت سے ہر گز ہاتھ نہ کھنچے'' ۔''

ر المیر کے خلاف ہتھیار اٹھا کر اس کا تختہ اللئے کی کوشش صرف اس صورت میں کی جاسکتی ہے جب اس سے کھلا کفر سرز دہو جائے اس میں بھی حضور نبی کریم مُناکھی ہے نہ شرط لگائی ہے کہ وہ بالکل کھلا ہوا کفر ہو جس کے بارے میں ہر شخص یہ سمجھ سکے کہ یہ کفر کی بات ہے (اسی لیے "کفر" کے ساتھ" ہوا ہے" کی قید ہے) اور اس بات کے کفر ہونے پر بھی اور امیر کی طرف سے اس کے سرز دہونے پر بھی واضح ثبوت یا دلیل موجو دہو، محض سنی سائی باتوں یا قیاسات اور اندازوں یا پر و پیگنڈے کی بنیاد پر اس کے کافر ہونے کی رائے قائم نہ کرلی گئی ہو۔

اور تھیم الامت حضرت مولانااشرف علی صاحب تھانوی تو اللہ نے یہاں یہ نکتہ بھی بیان فرمایا ہے کہ حدیث میں "إِلَّا أَنْ تَرَوْا كُفْرًا بَوَاعًا" كے جو الفاظ استعال فرمائے گئے ہیں، ان سے مراد آنکھوں سے دیکھ لینا ہے، محض رائے قائم کرلینا نہیں، کیونکہ رؤیت کو یہاں ایک مفعول کی طرف متعدی کیا گیا ہے جس سے معلوم ہوا کہ رؤیت

<sup>(1482/3)</sup> صحيح مسلم (3/ 1482)

اسلام اورسیاسی نظریات: 363

عین مر ادہے،اگر رؤیت قلب مر ادہوتی تومتعدی الی مفعولین ہو تا۔اور رؤیتِ عین کے معنی یہ ہیں کہ بالکل آنکھول سے دیکھ لے کہ اس نے کفر کاار تکاب کیاہے، محض شبہ ہویا قیاس آرائی کی گئی ہو تواس وقت خروج جائز نہیں۔ خلاصہ یہ کہ اس کا کفر ہونا بھی متفق علیہ ہواورامیر سے اس کا صدور بھی یقینی ہو تب خروج جائز ہوگا۔ نیز دوشر طیس اور ظاہر ہیں:ایک یہ کہ اس کو طاقت کے ذریعے ہٹادیۓ کی قدرت ہو۔

اور دوسرے میہ کہ اس کو ہٹانے میں اور کوئی اس سے بڑا مفسدہ پیش آنے کا اندیشہ نہ ہو، مثلاً میہ غالب گمان ہو کہ اس کو ہٹانے کے بعد بھی طالبانِ اقتدار کے در میان جنگ جاری رہے گی، اور کسی ایک شخص پر لوگ متفق نہیں ہو سکیس گے، اور تمام تر جدوجہد کے بعد بھی عوام کو مسلسل خو نریزی کے سوا پچھ ہاتھ نہیں آئے گا، یا اس خانہ جنگی سے فائدہ اٹھاتے ہوئے کوئی دشمن ملک چڑھائی کر کے ملک پر قبضہ کرلے گا اور ابھی تک تو صرف امیر ہی کا فرتھا اب پوراملک (معاذ اللہ) دار الاسلام کی حیثیت کھو بیٹھے گا، اور دشمن ملک کے تسلط سے دارا لکفر میں تبدیل ہوجائے گا ۔

## حکمر ان کی اطاعت اور اس کی حدود

قر آن وسنت کا تھم یہ ہے کہ عوام پر امام (تھمران) کی اطاعت واجب ہے۔ یعنی تھمران جب قر آن وسنت کی حدود میں رہتے ہوئے احکام جاری کرے، توان پر عمل کرنا واجب ہے۔ قر آن کریم کاار شادہے: ﴿ يَآيُهَا الَّذِيْنَ الْمَنْوَ اللّٰهَ وَاَطِيْعُوا الرَّسُولَ وَاُولِي الْاَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ [الساء: 59]

ترجمہ:"اےا بمان والو!اللہ کی اطاعت کرو،اوررسول کی اطاعت کرو،اور ان کی جوتم میں صاحب اختیار ہیں<sup>©</sup>"۔ امیر کی اطاعت کاجو حکم دیا گیاہے اس کے دو پہلوہیں:

ایک پہلویہ ہے کہ جب امام کسی مباح کام کا حکم دے تو عوام کے ذمہ وہ کام شرعا واجب ہو جاتا ہے۔اسی لیے ہمارے فقہائے کرام نے لکھاہے کہ امام جب کیے کہ آج کے دن سب روزہ رکھیں، توعوام پر روزہ رکھنا واجب ہو جائے گا ا

<sup>1</sup> اسلام اورسیاسی نظریات: 365-366

<sup>2</sup> اسلام اور سیاسی نظریات: 277

<sup>3</sup> اسلام اور سیاسی نظریات: 277-278

دوسر ایبهلویہ ہے کہ جو معاملات مجتبد فیہ ہیں یعنی جن کے بارے میں فقہاء کرام رحمہم اللہ کے در میان اختلاف ہے کہ ایک مجتبد کے مذہب میں ناجائز، ان کے بارے میں امام جو تھم دے دے ووج ایک مختبد کے مذہب میں ناجائز، ان کے بارے میں امام جو تھم دے دے، وہ جانب متعین ہو جاتی ہے۔

اس کا مطلب سے نہیں ہے کہ مباح کی شرعی حیثیت تبدیل ہوگئ، بلکہ اصل شریعت کے لحاظ سے وہ اب بھی مباح ہے، لیکن اطاعتِ امام کی وجہ سے وہ واجب بیاناجائز ہو گیا ہے۔ چنانچہ حکومت کی طرف سے ٹریفک کے جو قواعد نافذ کیے جاتے ہیں، شہریوں پر ان کی پابندی شرعا بھی لازم ہے گ۔

یہ ساری باتیں اس وقت ہیں جب امام کا حکم یا تو مباحات سے متعلق ہویا مجتہد فیہ مسکلے سے متعلق ہو۔ لیکن اگر وہ کوئی ایسا حکم عاری کردے جو شریعت کے مسلم اور اجماعی احکام کے خلاف ہو تو اس وقت عوام پر اس حکم کی اطاعت واجب نہیں ا

## اِتِّبَاعُ اَهلِ السُّنَّةِ وَ الْجُمَاعَةِ

## 71 - وَ نَتَبِعُ السُّنَّةَ وَ الْجُمَاعَةَ وَ خَبْتَنِبُ الشُّذُوْذَ وَ الْخِلَافَ وَ الْفُرْقَةَ.

ترجمہ: اور ہم سنت (نبی کے طریقے)اور (صحابہ کی) جماعت کی اتباع کرتے ہیں اور (اہلُ السنة والجماعة کے راستے سے ہٹ کر) اپنا الگ راستہ اختیار کرنے، (ان کی) مخالفت کرنے اور تفرقہ بازی سے دور رہتے ہیں۔

#### تشويح

"سنت" سے مراد حضور صَّلَّ عَلَيْمُ كَا طريقه ہے۔ آپ صَّلَ عَلَيْمُ نے اپنے قول، عمل يا خاموش تائيد ہے جس چين کو چيز كا حكم ديا ہے، وہ سب سنت ہے اور اس كی اتباع ہر مسلمان کے ليے ضروری ہے، اللّه تبارك و تعالىٰ كا ارشاد ہے: ﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّوْنَ اللّهَ فَا تَّبِعُوْنِيْ ﴾ [آل عمران: 31]
ترجمہ: (اے پینمبر!لوگوں ہے) کہہ دو کہ اگرتم اللّہ ہے محبت رکھتے ہو تومیر کی اتباع کرو۔

<sup>🤊</sup> اسلام اور سیاسی نظریات: 280

<sup>🧵</sup> اسلام اور سیاسی نظریات: 278

<sup>3</sup> اسلام اور سیاسی نظریات: 280-281

- مندرجہ بالا آیت وحدیث کی روشنی میں کامیاب اور ہدایت یافتہ وہی لوگ قرار پاتے ہیں جو حضور مَنَّالَّیْمُ مِنْ اور اور آپ کے صحابہ کرام رِنْ کَالْتُمُ کے طریقے پر چلنے والے ہوں، یہ لوگ چونکہ حضور مَنْ کَالْتُمُ کَلُ سنت اور جماعت ِصحابہ کرام رِنْ کَالْتُمُ کَی اتباع کرنے والے ہیں اس لیے ان لوگوں کانام" اہل ُالسنۃ والجماعۃ "پڑگیا ہے۔

72 - وَ نُحِبُّ أَهْلَ الْعَدْلِ وَ الْأَمَانَةِ وَ نُبْغِضُ أَهْلَ الْجُوْرِ وَ الْخِيَانَةِ.

ترجمہ: اور ہم انصاف وامانت والول سے محبت کرتے ہیں اور ظلم و خیانت کرنے والول سے نفرت کرتے ہیں۔ تشویع

- الله تعالی بے انصاف اور بددیانت لوگوں کو ناپسند کرتے ہیں اور انصاف والے اور امانت دار لوگوں کو پسند کرتے ہیں، الله تعالی خاپسند کرے اس سے محبت رکھنا اور جسے الله تعالی ناپسند کرے اس سے نفرت کرناایمان کا تقاضا ہے۔
  - مومن بندے کی محبت و نفرت الله تعالی کے لیے ہونی چاہئے۔ حضور مَثَالَّيْنَ مُ كاار شاد گرامی ہے: هُمَن أَحَبَّ بِلَّهِ، وَأَعْطَى بِلَّهِ، وَمَنعَ بِلَّهِ فَقَدِ اسْتَكْمَلَ الْإِيْمَانَ 2

ترجمہ: جس شخص نے کسی کے ساتھ اللہ کے لیے محبت کی اور اللہ کے لیے نفرت کی اور اللہ کے لیے (مال و غیرہ کسی کو) دیا اور اللہ کے لیے (مال وغیرہ کسی کو دینے سے) باز رہاتو اس نے ایمان (کا تقاضا) پورا کر لیا۔

-73 وَنَقُولُ: اللهُ أَعْلَمُ فِيمَا اشْتَبَهَ عَلَيْنَا عِلْمُهُ -73

ترجمہ: اور ہم (بیمانتے اور) کہتے ہیں کہ جن باتول کاعلم ہم سے پوشیرہ ہے انہیں اللہ بہتر جانتا ہے۔

<sup>1</sup> سنن الترمذي ،باب ما جاء في افتراق هذه الامة، (5/ 26)

<sup>2</sup> سنن أبي داود ،باب الدليل علي زيادة الايمان و نقصانه (4/ 220)

یه وبی بات ہے جس کا ذکر عقیدہ نمبر 33 میں ان الفاظ میں کیا گیا ہے: "وَرَدَّ عِلْمَ مَااشْتَبَهَ عَلَيْهِ إِلَى عَالِمِهِ"۔

## 74- وَنَرَى الْمَسْحَ عَلَى الْحُقَّيْنِ فِي السَّفَرِ وَالْحَضَرِ كَمَا جَاءَ فِيْ الْأَثَرِ.

ترجمہ: اور ہم موزوں پر مسح کوسفر وا قامت (دونوں حالتوں) میں جائز سیجھتے ہیں، جیسے کہ (اس کے جواز کا ذکر) حدیث میں آیا ہے۔

#### تشريح

حضور مَنْ اللَّيْمَ ہے موزوں پر مسح کرنے کا حکم صحابہ کرام رُقَالَیْمُ کی کثیر تعداد نقل کیاہے جس کے بعداس مسئلے میں شک وشبہ کی گنجائش نہیں رہتی،اس کے باوجو دبعض لوگوں نے موزوں پر مسح کے جواز کا انکار کیاہے، اس لیے موزوں پر مسح کرنا "اہل ُ السنة والجماعة" کی علامات میں شار ہو تاہے،اس وجہ سے اس مسئلہ کو عقیدہ کی کتاب میں ذکر کیا گیاہے،وگرنہ اس کے ذکر کی اصل جگہ فقہ کی کتابیں ہیں۔

# وُجُوبُ الْحُجِّ وَالْجِهَادِ الْي يَومِ القِيَامَةِ

75- وَالْحَجُّ وَالْجِهَادُ فَرْضَانِ مَاضِيَانِ مَعَ أُوْلِي الْأَمْرِ مِنْ أَئِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ بَرِّهِمْ وَفَاجِرِهِمْ إِلَى قَيَام السَّاعَةِ لَا يُبْطِلُهُمَا شَيْءٌ وَلَا يَنْقُضُهُمَا.

ترجمہ: حج اداکر نااور جہاد کر نامسلمانوں کے نیک وبد (ہر طرح کے) حکمر انوں کے ساتھ مل کر (ان کی نگرانی میں) تاقیامت جاری رہے گا۔ان دونوں (کی فرضیت کے حکم کو) کوئی بھی چیز نہ ختم کر سکتی ہے اور نہ ہی توڑ سکتی ہے۔

#### تشريح

" لَا يُبْطِلُهُ مَا "اور" لَا يَنْقُضُهُ مَا "ان دونوں الفاظ کا ايک ہی مطلب ہے، يعنی ان کی فرضيت کو کو کی چيز ختم نہیں کر سکتی۔

حج و جہاد کی فرضیت قرآن وسنت کے محکم دلائل سے ثابت ہے، صحابہ کرام رہی اُلڈی اور سلف صالحین ظالم و جابر حکمر انوں کی امارت میں حج و جہاد کے فریضے اداکرتے رہے ہیں، اس سے ثابت ہو تاہے کہ کسی حکمر ان کے ظالم ہونے سے یہ فریضے ختم نہیں ہو جاتے۔

# ٱلْإِيمَانُ بِالْمَلَائِكَةِ

### 76- وَنُوْمِنُ بِالْكِرَامِ الْكَاتِبِيْنَ فَإِنَّ الله قَدْ جَعَلَهُمْ عَلَيْنَا حَافِظِيْنَ.

ترجمہ: اور ہم "کراماً کا تبین" (اعمال لکھنے والے معزز فرشتوں) پر ایمان لاتے ہیں، اس لیے کہ بے شک اللہ تعالیٰ نے انہیں (اعمال لکھ کر) محفوظ کرنے والے (ذمہ داروں کی حیثیت سے) ہمارے اوپر مقرر کرر کھاہے۔ تشویع

ہر انسان پر اس کے ہر طرح کے نیک وبداعمال لکھنے اور محفوظ کرنے کے لیے دو فرشتے مقرر ہیں، جنہیں "کِرَامًا کَاتِینْ"کہاجاتا ہے۔

الله تبارك و تعالى كاار شادى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحْفِظِيْنَ ۞ كِرَامَا كَاتِبِيْنَ ۞ ﴾ [الانفطار: 10-11] ترجمه: تم پر (تمهارے اعمال لكھ كر) محفوظ كرنے والے (فرشتے)مقرر ہیں۔ وہ معزز لكھنے والے۔

یہ فرشتے دل کے ارادوں کو بھی جانتے ہیں۔

حضور مَنَّى اللَّهُ الْمُعِلَّا اللْمُعُلِمُلِي الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

77 وَ نُؤْمِنُ عِمَلَكِ الْمَوْتِ الْمُؤَكَّلِ بِقَبْضِ أَرْوَاحِ الْعَالَمِيْنَ.

ترجمہ: اور ہم موت کے فرشتے پر ایمان لاتے ہیں جو کہ مخلو قات کی روح قبض کرنے پر مقررہے۔

نامہ انمال میں) نیکی لکھو،اس لیے کہ اس نے اس برائی کومیری خاطر حیوڑا 🚇

<sup>1</sup> صحيح مسلم ،باب إذا هم العبد بحسنة كتبت، وإذا هم بسيئة لم تكتب ، (1/ 117)

<sup>2</sup> صحيح مسلم ، باب إذا هم العبد بحسنة كتبت، وإذا هم بسيئة لم تكتب ، (1/ 117)

حلوقات کی روح قبض کرنے پر ایک فرشتہ مقرر ہے جسے "ملک الموت "کہا جاتا ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ قُلْ يَتَوَقَّ مُلَكُ الْمَوْتِ الَّذِي وُكِلَ بِكُمْهُ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْهُ تُرْجَعُونَ۞﴾ [السجدة: 11] ترجمه: كهه دوكه تمهيس موت كاوه فرشته لورا بوراوصول كرلے گاجو تم پر مقرر كيا گياہے، پھر تمهيس واپس تمهارے پرورد گاركے پاس لے جاپاجائے گا۔

بعض روایتوں میں "ملک الموت" کانام "عزرائیل" بتایا گیاہے۔اس کے ماتحت اور بھی فرشتے ہیں۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿حَتَّى إِذَا جَأَءَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴿ وَالْعَامِ: 61]

ترجمہ: یہاں تک کہ جب تم میں ہے کسی کی موت کا وقت آجاتا ہے تو ہمارے بیہیج ہوئے فرشتے اس کو پورا پوراو صول کر لیتے ہیں، اور وہ ذرا بھی کو تاہی نہیں کرتے۔

عَذَابُ الْقَبْر

78 - وَبِعَذَابِ الْقَبْرِ وَ نَعِيْمِهِ لِمَنْ كَانَ لَهُ أَهْلًا وَ سُؤَالِ مُنْكَرٍ وَ نَكِيْرٍ فِيْ قَبْرِهِ عَنْ رَبِّهِ وَدِيْنِهِ وَنَبِيِّهِ عَلَى مَا جَاءَتْ بِهِ الْأَخْبَارُ عَنْ رَسُوْلِ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَ عَنِ الصَّحَابَةِ وَضُوَانُ اللهِ عَلَيْهِ مَا خُفَرِ النِّيْرَانِ. وَضُوَانُ اللهِ عَلَيْهِمْ. وَ الْقَبْرُ رَوْضَةٌ مِنْ رِيَاضِ الجُنَّةِ أَوْ حُفْرَةٌ مِنْ حُفَرِ النِّيْرَانِ.

ترجمہ: اور (ہم) قبر میں عذاب کے مستحق کو (دیے جانے والے) عذاب اور نعمتوں کے مستحق کو نعمتوں (سے نوازے جانے پر یقین رکھتے ہیں) اور منکر تکیر (نامی فرشتوں) کے مُر دے سے قبر میں اس کے رب، دین اور نبی کے بارے میں پوچھنے پر (بھی یقین رکھتے ہیں)، ان روایتوں کی بنیاد پر جو حضور مُلَّا اللَّهِ اور صحابہ کرام وُکُاللَّهُمُ سے (ہم تک) پہنچی ہیں۔ اور قبر جنت کے باغات میں سے ایک باغ ہے یا (جہنم کی) آگ کے گڑ ہوں میں سے ایک گڑ ہاہے۔ تھے۔ وہند ہے۔

عذابِ قبر قرآن وسنت سے ثابت ہے، الله تبارك و تعالى كاار شاد ہے:
﴿ وَ حَاقَ بِأَلِ فِرْ عَوْنَ سُوِّءُ الْعَذَابِ ﴿ اَلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَّ عَشِيًّا ۗ وَيَوْمَ تَقُوْمُ السَّاعَةُ
اَذْ خِلُوَّا اللَّ فِرْ عَوْنَ اَشَكَّا الْعَذَابِ ۞ ﴿ [عاد: 45-46]

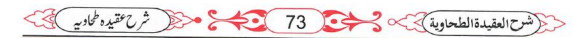
ترجمہ: اور فرعون کے لوگوں کو بدترین عذاب نے آگھیرا۔ آگ ہے جس کے سامنے انھیں صبح وشام پیش کیا جاتا ہے اور جس دن قیامت آجائے گی(اس دن حکم ہو گا کہ) فرعون کے لوگوں کوسخت ترین عذاب میں داخل کر دو۔

- ان آیتوں میں جس عذاب کا ذکر ہے اس کا زمانہ و قوع قیامت سے پہلے بتایا گیاہے، قیامت سے پہلے اور موت کے بعد جوعذاب ہے وہی"عذاب قبر"کہلا تاہے۔
- موت کے بعد و قوع قیامت تک جو مدت ہے اس کو قر آن کر یم میں "برزخ" کے نام سے موسوم کیا گیا ہے، ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ حَتّی إِذَا جَاءً اَحَدَهُ مُدُ الْهَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُوْنِ ﴿ لَعَيْ اَعْمَلُ صَالِحًا وَمِنْ وَرَابِهِ مُ بَرُزَخٌ إِلَى يَوْمِد يُبْعَثُوْنَ ﴾ [المؤمنون: 99-100] وَيُمَا تَرَكُتُ كُلُّ اللَّهَا كَلِمَةٌ هُو قَالِمُ لُهَا وَمِنْ وَرَابِهِ هُم بَرُزَخٌ إِلَى يَوْمِد يُبْعَثُونَ ﴾ [المؤمنون: 99-100] ترجمہ: یہاں تک کہ جب ان میں سے کسیر موت آکھڑی ہوگی تووہ کہے گا: میر بے پرورد گار! مجھے واپس بھج دیجے۔ تاکہ جس دنیا کو میں چھوڑ کر آیا ہوں، اس میں جاکر نیک عمل کروں۔ ہر گزنہیں! یہ تو ایک بات ہی بات ہے جووہ ذبان سے کہ رہا ہے، اور ان (مرنے والوں) کے سامنے عالم برزخ کی آڑ ہے۔ جو اس وقت تک قائم رہے گی جب تک ان کو دوبارہ زندہ کر کے اٹھایا جائے۔
- "برزخ" آڑ اور پر دے کو کہتے ہیں، یہ در میانی مدت چو نکہ قیامت کے دن سے پہلے ایک آڑ اور پر دہ ہے۔ ہے اس کو "برزخ" کہا گیاہے۔
- "برزخ" کی زندگی ایک الگ زندگی ہے اور اس کے اپنے جداگانہ احکام ہیں ، یہ نہ تو دنیا کی طرح ہے جس میں روح بدن جس میں روح وبدن جس میں روح بدن کے تابع ہوتی ہے، اور نہ آخرت کی طرح اعلیٰ ترین زندگی ہے جس میں روح وبدن دونوں اصل ہوں گے اور راحت و غم کو دونوں یکساں محسوس کریں گے، بلکہ برزخ کی زندگی ایک در میانے درجے کی زندگی ہے جس میں بدن روح کا تابع ہوتا ہے۔
- اس عذاب کانام عذاب قبراس لیے ہے کہ اکثر و پیشتر لوگ موت کے بعد قبر میں د فنائے جاتے ہیں، خاص طور سے مسلمان کی لاش اگر کسی حادثہ میں ناپید نہ ہو جائے تو اسے لازمًا قبر میں د فنایا جاتا ہے، اگر چہ بعض صور توں میں د فنانے کی نوبت نہیں آتی، جیسے فرعونی سب کے سب پانی میں غرق کر دیئے گئے تھے، گر اس کے باوجود اللہ تعالی تا صبح قیامت ان کو عذاب دیتار ہے گا جس کی خبر مندر جہ بالا آیات میں دی گئی ہے، معلوم ہوا کہ عالم برزخ کے اس عذاب کے لیے قبر میں د فنایا جاناضر وری نہیں،

اگرچەنام اس كامندرجە بالاوجەكى بناپرعذاب قبرہے۔

- عالم برزخ کا یہ عذاب بھی ان امور میں سے ہے جن کی تمام تر کیفیات ہمیں معلوم نہیں گر غیب کی دیگر چیزوں کی طرح اس پر ایمان لانا بھی ضروری ہے۔
- قر آنِ کریم کے علاوہ احادیث کی اتنی زیادہ صحیح روایات میں عذابِ قبر کی تفصیلات کا ذکر ہے کہ اس میں شک وشہ کی گنجائش باقی نہیں رہتی۔ قبر کے عذاب اور منکر نکیر کے سوالات کا اجمالی حال ذیل میں لکھا جاتا ہے: "جب دفئانے والے لوگ مر دے کو قبر میں دفئا کر واپس لو شخ ہیں تواس کے تھوڑے ہی دیر بعد سیاہ رنگ اور نیلی آئھوں والے فرشتے آتے ہیں جن میں سے ایک کانام "منکر" اور دوسرے کانام" نکیر" ہے، وہ فرشتے مر دے کو قبر میں بٹھاتے ہیں اور اس سے پوچھتے ہیں: تیر ارب کون ہے؟ اگر مر دہ مؤمن ہو، تو گہتا ہے: "ها اِها! لاَ أَدْرِيْ " بائے بائے میں نہیں جانتا، پھر وہ سوال کرتے ہیں: تیر ادین اسلام ہے، اور اگر مر دہ مؤمن ہو، تو جواب دیتا ہے: میر ادین اسلام ہے، اور اگر مر دہ کافر ہو تو وہ وہ بائے میں نہیں جانتا، پھر وہ سوال کرتے ہیں: "یہ شخص کون ہی جو تمھاری طرف بھیجا گیا تھا؟ تو وہ وہ بیں وہی: "ها!ها! لاَ أَدْرِیْ " کہتا ہے۔

مؤمن جب تمام سوالات کے جواب دے چکتا ہے، تو آسان سے ایک آواز آتی ہے: "میرے بندے نے پچ کہا، لہذا اس کے لیے جنت کا مچھونا بچھاؤ اور جنت کی طرف سے دروازہ کھول دو"، چنانچہ اس دروازہ کھول دو"، چنانچہ اس دروازے سے اس کے لیے جنت کی خوشبو آتی ہے، اور تاحیہ نظر اس کے لیے قبر کشادہ کر دی جاتی ہے، پھر اس کے پاس اس کا عمل ایک خوبصورت اور خوش لباس مر دکی شکل میں بہترین خوشبولگائے حاضر ہو کر اسے اس کا میابی وخوشحالی پر مبارک باد دیتا ہے، اور جب کا فرہر سوال کے جواب میں "ھا!ھا! لَا أَدْرِیْ" کہتا ہے تو آسان سے آواز آتی ہے: "اس نے جھوٹ بولا، چنانچہ اس کے لیے آگ کا بچھونا بچھاؤاور جہم کی طرف دروازہ کھولو" جہاں سے اس کی طرف گرمی اور بد ہو دار قتی ہے اور اس کی قبر تنگ کر دی جاتی ہے اور اس کے پاس اس کا عمل ایک بد صورت، بدلباس اور بد ہو دار شخص کی شکل میں آگر اسے کوستا ہے ۔



## ٱلْإِيمَانُ بِيَوْمَ الْقِيَامَةِ وَمَا فِيهِ مِنَ الْمَشَاهِدِ

79 وَنُؤْمِنُ بِالْبَعْثِ وَجَزَاءِ الْأَعْمَالِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالْعَرْضِ وَالْحِسَابِ وَقِرَاءَةِ الْكِتَابِ وَالْمِيْزَانِ.

ترجمہ:اور ہم قیامت کے دن دوبارہ اٹھائے جانے،اعمال کی جزا، (بندوں پران کے اعمال) پیش کیے جانے، حساب (وکتاب)،اعمال نامہ پڑھے جانے، ثواب وعقاب، پل صراط اور میز ان پرایمان رکھتے ہیں۔ قشہ دھ

#### لعرش

قیامت یعنی پہلاصور پھو نکے جانے کے پچھ عرصہ بعد اللہ تعالیٰ کے تھم سے اسر افیل عالیہ وہارہ صور پھو تکیں ۔ گے، جس سے تمام لوگ زندہ ہو جائیں گے،اس کو "بعث "کہتے ہیں، قر آن وحدیث میں اس کا ذکر ہے۔

#### نامه اعمال

انسان جو بھی اچھا یابراعمل کرتاہے، فرشتے اس کو ایک اعمال نامے میں لکھتے رہتے ہیں، یہ فرشتے "کراما کاتبین" کہلاتے ہیں۔ جن لوگوں کے اعمال نیک ہوں گے، قیامت کے دن ان کو اعمال نامہ دائیں ہاتھ میں دیا جائے گا اور جن کے اعمال برے ہوں گے ان کو بائیں ہاتھ میں یا پشت کی طرف سے دیا جائے گا۔ پھر ان کو حکم دیا جائے گا کہ اپنے اعمال نامے پڑھ لو۔

#### وزن اعمال

اس کے بعد اللہ تعالیٰ کی طرف سے انصاف کی ترازو قائم کی جائے گی، جس میں اعمال کو تولا جائے گا۔ قر آن مجید کی متعدد آیتوں میں اور احادیث میں وزنِ اعمال کاذکر آیا ہے، اس لیے اہل ُ السنة والجماعة کے نزدیک وزن اعمال حق ہے اور اس کاعقیدہ رکھنا ضروری ہے۔

اس عرصه کی تعیین میں مختلف اقوال ہیں: چالیس سال، چالیس ماہ، چالیس دن۔

يل صراط

قیامت کے دن دوزخ کے اوپر ایک پلی ہو گا، جس کو حدیث میں پلیِ صراط کہا گیا ہے۔ تمام لوگوں کو اس پلی سے گزرناہو گا۔اہلِ ایمان اپنے اپنے عمل کے مطابق اس پل سے تیزیا آہتہ گذر کر جنت میں داخل ہو جائیں گے اور جولوگ ایمان سے محروم ہوں گے وہ دوزخ میں گر جائیں گے۔

### ٱلْإِيمَانُ بِالْجُنَّةِ وَالنَّارِ

80- وَ الْجُنَّةُ وَالنَّارُ مَخْلُوقَتَانِ ، لَا تَفْنَيَانِ أَبَدًا ، وَ لَا تَبِيْدَانِ. وَ أَنَّ اللهَ تَعَالَى خَلَقَ الْجُنَّةَ ، وَ مَنْ وَ النَّارَ قَبْلَ الْجُنَّةَ فَضْلًا مِنْهُ ، وَ مَنْ شَاءَ مِنْهُمْ أَدْخَلَهُ الْجُنَّةَ فَضْلًا مِنْهُ ، وَ مَنْ شَاءَ مِنْهُمْ أَدْخَلَهُ الْجُنَّةَ فَضْلًا مِنْهُ ، وَ كُلُّ يَعْمَلُ لِمَا قَدْ فُرِغَ لَهُ وَصَائِرٌ إِلَى مَا خُلِقَ لَهُ.

ترجمہ: اور جنت و جہنم پیدائی جا چکی ہیں، کبھی بھی فنااور ختم نہیں ہوں گی۔ اور یقینااللہ تعالی نے جنت و جہنم کو مخلو قات کی پیدائش سے پہلے پیدافر مایا، اور ان کے اہل (مستحق) او گوں کو پیدا فرمایا۔ ان میں سے جن کو چاہے گا اپنے فضل سے جنت میں داخل کرے گا۔ ہر انسان وہی کام کر دہا ہے جنت میں داخل کرے گا۔ ہر انسان وہی کام کر دہا ہے جس کے لیے اس کو پیدائیا گیاہے۔ جس کے لیے اس کو پیدائیا گیاہے۔

### أفعَالُ العِبَادِ خَلقُ اللهِ وَكَسب مِّنَ العِبَادِ

81- وَالْخَيْرُ وَالشُّرُّ مُقَدَّرَانِ عَلَى الْعِبَادِ.

ترجمہ:اور خیر وشر کابندوں کے لیے (ان کی پیدائش سے بہت پہلے) فیصلہ کر دیا گیاہے "۔

82 - وَالْاسْتِطَاعَةُ الَّتِيْ يَجِبُ هِمَا الْفِعْلُ مِنْ نَعْوِ التَّوْفِيْقِ الَّذِيْ لَا يَجُوْزُ أَنْ يُوْصَفَ الْمَخْلُوْقُ بِهِ فَهِيَ مَعَ الْفِعْلِ ، وَأَمَّا الْاسْتِطَاعَةُ مِنْ جِهَةِ الصِّحَّةِ وَالْوُسْعِ وَالتَّمَكُّنِ وَسَلَامَةِ الْآلَاتِ فَهِي قَبْلَ الْفِعْلِ وَهَا يَتَعَلَّقُ الْهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ [البقية: 286].

ں مندرجہ بالاعقیدے کی وضاحت عقیدہ نمبر 19،42 اور 43 کے تحت گزر چکی ہے۔

<sup>2</sup> مندرجه بالاعقيد ب كي وضاحت عقيده نمبر 19،42 اور 43 كے تحت گزر چكى ہے۔

ترجمہ: اور (طاقتیں دوہیں: پہلی وہ) طاقت جس کے ذریعے فعل وجود میں آتا ہے، جیسے وہ توفیق جس سے مخلوق کو متصف کرناجائز نہیں ہے، یہ (طاقت) فعل کے (وجود میں آنے) کے وقت موجود ہوتی ہے، اور (دوسری) وہ طاقت جوجسمانی صحت، وسعت، قدرت اور اسباب کی فراہمی کی صورت میں ہوتی ہے، یہ (طاقت) فعل کے وجود میں آنے سے پہلے موجود ہوتی ہے اوراسی (طاقت) کے ساتھ خطابِ باری تعالی کا تعلق ہے، جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿اللہ کسی بھی شخص کو اس کی وسعت (وطاقت سے زیادہ ذمہ داری نہیں سونیتا۔ ﴾ تعالی نے فرمایا: ﴿اللہ کسی بھی شخص کو اس کی وسعت (وطاقت سے زیادہ ذمہ داری نہیں سونیتا۔ ﴾ عنا المعبادِ .

ترجمہ: بندوں کے افعال، اللہ تعالی کا خلق (مخلوق) اور بندوں کا کسب (مکسوب)ہیں۔

#### تشريح

- بندہ اپنے افعال کا''کاسب" (کرنے والا) ہے اوراللہ تعالیٰ اس کے افعال کا''خالق" (پیدا کرنے والا) ہے۔
- سب: الله تعالیٰ کی دی ہوئی استطاعت وطاقت کو استعال کرنا ''کہلا تاہے اور بیہ بندے کی صفت ہے چنانچہ بندے کو 'کاسب''کہا جاتا ہے۔
- خلتی: اسباب موجود ہونااور ان کو کام میں لانا فعل کے وجود میں آنے کا حقیقی ذریعہ نہیں، جب تک اللہ تعالیٰ اس فعل کو وجود میں نہ لائے، فعل وجود میں لانا "خلق" کہلاتا ہے اور بیر اللہ تعالیٰ کی صفت ہے، چنانچہ اللہ تعالیٰ کی صفت "الحالق" ہے۔
  - جزاوسزا کا تعلق خلق افعال سے نہیں، بلکہ کسبِ افعال سے ہے، یعنی برے افعال کے کسب پر سز ااور اچھے افعال کے کسب پر سز ااور اچھے افعال کے کسب پر جز املتی ہے۔
- 84- وَلَمْ يُكَلِّفْهُمُ اللهُ تَعَالَى إِلَّا مَا يُطِيْقُوْنَ وَ لَا يُطِيْقُوْنَ إِلَّا مَا كَلَّفَهُمْ بِهِ ، وَ هُوَ تَفْسِيرُ: "لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهُ"نَقُولُ: لَاحِيْلَةَ لِأَحَدٍ، وَلَا حَرَّكَةَ لِأَحَدٍ، وَلَا تَحُوُّلَ لِأَحَدٍ عَنْ مَعْصِيَةِ لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهُ"نَقُولُ: لَاحِيْلَةَ لِأَحَدٍ، وَلَا حَرَّكَةَ لِأَحَدٍ، وَلَا تَحُوُّلَ لِأَحَدٍ عَنْ مَعْصِيَةِ اللهِ إِلَّا بِمَعُوْنَةِ اللهِ ، وَلَا قُوَّةَ لِأَحَدٍ عَلَى إِقَامَةٍ طَاعَةٍ اللهِ وَالثَّبَاتِ عَلَيْهَا إِلَّا بِتَوْفِيقِ اللهِ.

🗈 اس سے مر اد دو سری قشم کی طاقت ہے۔

ترجمہ: اور اللہ تعالیٰ نے بندوں کو صرف انہی کاموں کامکلف بنایا جن کی وہ طاقت رکھتے ہیں اور وہ صرف انہی کاموں کی طاقت رکھتے ہیں جن کاان کو اللہ تعالیٰ نے مکلف بنایا۔ اور "لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِالله"کی یہی تفسیر ہے۔ اور (ہم اللہ کی توفیق سے پختہ عقیدہ رکھتے ہوئے ہیں کہ (اس کا ننات میں) کسی کی کوئی تدبیر نہیں چلتی، نہ کوئی حرکت کر سکتا ہے، اور نہ اللہ کی نافر مانی سے کوئی بازرہ سکتا ہے مگر اسی کی مد دسے۔ اور نہ کسی میں اللہ کی اطاعت قائم کرنے اور اس پر ثابت قدم رہنے کی طاقت ہے مگر اسی کی توفیق سے ولئی اللہ کی اطاعت قائم کرنے اور اس پر ثابت قدم رہنے کی طاقت ہے مگر اسی کی توفیق سے ولئی اللہ کی اطاعت تا کا کہ کرنے اور اس پر ثابت قدم رہنے کی طاقت ہے مگر اسی کی توفیق سے ولئی سے اللہ کی اللہ کی اللہ کی اللہ کی اللہ کی توفیق سے ولئی سے دور نہ سے کی طاقت ہے مگر اسی کی توفیق سے ولئی سے دور نہ سے کی طاقت ہے مگر اسی کی توفیق سے ولئی سے دور نہ سے دور نہ سے کی طاقت ہے مگر اسی کی توفیق سے ولئی سے دور نہ سے کی طاقت ہے مگر اسی کی توفیق سے ولئی سے دور نہ سے دور نہ سے کی طاقت ہے مگر اسی کی توفیق سے ولئی سے دور نہ سے دور نہ سے کی طاقت ہے مگر اسی کی توفیق سے ولئی سے دور نہ سے دور نے دور نے دور نہ سے دور نہ سے دور نے دور نے دور نے دور نہ سے دور نے د

85- وَكُلُّ شَيْءٍ يَجْرِي بِمَشِيئَةِ اللهِ تَعَالَى وَعِلْمِهِ وَقَضَائِهِ وَقَدرِهِ. غَلَبَتْ مَشِيْئَتُهُ الْمَشِيئَاتِ كُلَّهَا وَغُلَبَ قَضَاؤُهُ الْحِيَلَ كُلَّهَا. يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ وَهُوَ غَيْرُ ظَالِمٍ أَبَدًا. تَقَدَّسَ عَنْ كُلِّ سُوْءٍ كُلَّهَا وَغَلَبَ قَضَاؤُهُ الْحِيَلَ كُلَّهَا. يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ وَهُوَ غَيْرُ ظَالِمٍ أَبَدًا. تَقَدَّسَ عَنْ كُلِّ سُوْءٍ وَحَيْنٍ وَتَنَزَّهَ عَنْ كُلِّ عَيْبٍ وَشَيْنٍ. (لَا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ) [النَّنْيَاء: 23].

ترجمہ: اور ہر چیز اللہ کی مثبت، اس کے علم ، اس کے فیصلے اور اس کی تقدیر کے مطابق چلتی ہے۔ اس کی مثبت تمام مثبتوں پر غالب ہے۔ اس کا فیصلہ تمام تدبیر وں اور حیلوں پر غالب ہے۔ وہ جو چاہتا ہے کر تاہے۔ وہ مجھی ظلم نہیں کرتا۔ ہر قسم کی برائی اور ہلاکت سے پاک ہے اور ہر عیب ونا گوار چیز سے منزہ ہے۔ ﴿ وہ جو پچھ کرتا ہے اس کاکسی کو جو اب دہ نہیں ہے ، اور ان سب کو جو اب دہی کرنی ہوگی ﴾ [

86- وَفِيْ دُعَاءِ الْأَحْيَاءِ وَصَدَقَاهِمْ مَنْفَعَةٌ لِلْأَمْوَاتِ.

ترجمہ:اورزندوں کی دعااور صد قات سے مر دوں کو فائدہ ہو تاہے۔

# ايصال ثواب

- سیخ کسی نیک عمل کا ثواب مُر دول کو بخشان ایصالِ ثواب "کہلا تاہے۔
- اہلُ السنة والجماعة كااس بات پر اتفاق ہے كه زندوں كى دعااور مالى عبادات مُر دوں كے حق ميں مفيد ہيں ،
  ان كا ثواب مُر دوں كو پہنچتا ہے۔
  - بدنی عبادات میں حج کے ذریعے ایصالِ ثواب پر ائمہ اربعہ ٹیسٹیٹم کا اتفاق ہے۔
    - 🕦 وضاحت کے لیے عقیدہ نمبر 82دیکھ لیں۔
    - 2 وضاحت کے لیے عقیدہ نمبر21،22 اور23 دیکھے لیں۔

جے علاوہ دیگر بدنی عبادات مثلا تلاوتِ قر آن ، نماز اور روزہ کے ذریعہ ایصال ثواب کے مسلہ میں اہل اُلسنۃ والجماعۃ کے در میان اختلافِ رائے ہے ، امام ابو حنیقہ ، امام احمد اور اکثر سلف صالحین و اللہ اُلسنۃ والجماعۃ کے در میان اختلافِ رائے ہے ، امام ابو حنیقہ ، امام مالک و شاہد سے بھی یہی منقول ہے۔

خرد یک بدنی عبادات کے ذریعہ بھی ایصالِ ثواب درست ہے ، امام مالک و شاہد سے بھی یہی منقول ہے۔

87 وَ اللّٰهُ تَعَالَىٰ يَسْتَجِيْبُ الدَّعَوَاتِ وَيَقْضِيْ الْحَاجَات.

ترجمہ: اوراللہ تعالی دعائیں قبول کرتے ہیں اور حاجتیں پوری کرتے ہیں۔

﴿ أُجِيْبُ دَعْوَةً اللَّهَ عِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة:186]

ترجمہ: جب کوئی مجھے پکارتا ہے تومیں پکارنے والے کی پکارسنتا (اور قبول کرتا) ہوں۔ ﴿قَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِيَّ اَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ [غاذر: 60]

ترجمہ: اور تمہارے پرورد گارنے کہاہے کہ مجھے ایکارو، میں تمہاری دعائیں قبول کروں گا۔

88– وَيَمْلِكُ كُلَّ شَيْءٍ وَلَا يَمْلِكُهُ شَيْءٌ وَلَا غِنَى عَنِ اللهِ تَعَالَى طَرْفَةَ عَيْنٍ وَمَنِ اسْتَغْنَى عَنِ الله طَرْفَةَ عَيْنِ فَقَدْ كَفَرَ وَصَارَ مِنْ أَهْلِ الْحَيْنِ.

ترجمہ: اوراللہ تعالی ہر چیز کے مالک ہیں اوراس کا کوئی مالک نہیں ،اور اللہ تعالی سے بلک جھپنے کے برابر بھی بے نیازی نہیں ہوسکتی،اور جس نے بلک جھپنے کے برابر اللہ سے بے نیازی کی تواس نے کفر کیااور ہلاک ہونے والوں میں سے ہوا۔

89- وَاللَّهُ يَغْضَبُ وَيَرْضَى لَا كَأَحَدٍ مِنَ الْوَرَى.

ترجمہ: اوراللہ غصہ بھی ہوتے ہیں خوش وراضی بھی ہوتے ہیں، لیکن (اس کاغصہ اور خوشی) مخلو قات میں ہے کسی کی طرح نہیں۔

00000000000

## حُبُّ أَصْحَابِ النبِي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

90- وَنُحِبُّ أَصْحَابَ رَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ۖ وَلَا نُفْرِطُ فِي حُبِّ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَلَا نَقْرِطُ فِي حُبِّ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَلَا نَذْكُرُهُمْ وَلَا نَذْكُرُهُمْ وَلَا نَذْكُرُهُمْ إِلَّا بِخَيْرٍ وَ نَرَى خُبَّهُمْ دِيْنًا وَإِيْمَانًا وَإِحْسَانًا وَبُغْضَهُمْ كُفْرًا وَ نِفَاقًا وَ طُغْيَانًا.

ترجمہ: اور ہم رسول اللہ منگانی کے صحابہ رہ گائی کے ساتھ محبت کرتے ہیں اوران میں سے کسی کی محبت میں حد سے تواوز نہیں کرتے اور ہم ہراس شخص سے نفرت کرتے ہیں جو ان کے ساتھ بخص سے نفرت کرتے ہیں جو ان کے ساتھ بخض رکھتا ہے اور ان کا ذکر اچھائی کے علاوہ (برائی) کے ساتھ کر تا ہے۔ اور ہم ان کا ذکر اجھائی کے علاوہ (برائی) کے ساتھ کر تا ہے۔ اور ہم ان کا ذکر اجھائی کے ساتھ محبت کرنے کو (محبت کرنے والے کے) دین ، ایمان اور اخلاص (کے صحیح ہونے کی علامت) سمجھتے ہیں اور ان کے ساتھ بغض کرنے کو (بغض کرنے والے کے چھے اور اخلاص (کے صحیح ہونے کی علامت) سمجھتے ہیں۔

#### تشريح

- "صحابی": ہر وہ شخص ہے جس نے ایمان کی حالت میں حضور سکی تین اس علاقات کی ہو اور ایمان پر وفات ہوئی ہو اور ایمان پر
- الله تعالی نے حضور مَنْ اللّٰهُ عَلَيْم کی امت سے بہترین انسانوں کو چن کر آپ مَنْ اللّٰه عَلَم کی صحبت کی سعادت سے نوازا۔
- وَنُحِبُّ أَصْحَابَ رَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: حضور مَثَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهُ وَسُولِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسُلِكُمْ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسُولِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسُلِمَ عَلَيْهِ وَسُلِمَ عَلَيْهِ وَسُلِمَ عَلَيْهِ وَسُلِمَ عَلَيْهِ وَسُلِمُ عَلَيْهِ وَسُولِ اللهُ عَلَيْهِ وَسُلِمَ عَلَيْهِ وَسُلِمَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَسُولِهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَسُولِ اللهُ عَلَيْهِ وَسُلِمَ عَلَيْهِ وَسُلِمَ عَلَيْهِ عَل
- وَلَا نُفُوطُ فِي حُبِّ أَحَدٍ مِنْهُمْ : ہم صحابہ رُقَ اللّہُ اسے محبت توکرتے ہیں مگراس محبت میں حدسے آگے نہیں بڑھتے کہ ان کو انبیاء کرام سے جاملائیں، جیسے اہلِ تشیع نے بعض صحابہ کرام رُق اللّٰہ اُلٰ کو انبیاء کرام سے مرام رُق اللّٰہ کے علاوہ اپنے انبیاء کرام سے طرح «معصوم" قرار دیا، بلکہ یہاں تک غلوگیا کہ صحابہ کرام رُق اللّٰہ کے علاوہ اپنے انبیاء کرام محصوم" قرار دیا۔

1 الاصابه 1/8

- وَلَا نَتَبَوَّا أَمِنْ أَحَدٍ مِنْهُمْ: مصنف مِنْهَا السعبارة میں خوارج واہل تشوی کے غلط عقیدے کی تردید کرناچاہتے ہیں۔خوارج حضرت عثمان اور حضرت علی ڈاٹٹٹیا سے بغض رکھتے ہیں اور ان دونوں سے براءت ظاہر کرتے ہیں اور اہل تشیخ اکثر صحابہ رزگانٹی سے براءت کا اظہار کرتے ہیں۔
- وَلَا نَذْکُورُهُمْ إِلَّا بِحَیْرٍ: صحابہ کرام رُی کُیْرُ کے بارے میں خیر اور بھلائی کے سوابات کرناناجائزہے،ان کی خوبیوں کے چرچے کرنااور بھلائیوں کے تذکرے کرناایمان کی درستگی کی علامت ہے،اور برائی کے ساتھ ان کاذکر کرنادل کے اندر چھے ہوئے کفر اور نفاق کی نشانی ہے۔

مفتى اعظم پاكستان مفتى محمد شفيع صاحب تيشاللة ارشاد فرماتے ہيں:

"تمام صحابہ کرام رہی اُنڈیز کی تکریم و تعظیم اور ان سے محبت کرنا واجب ہے اور ان کے آپس میں جو اختلافات اور مشاجرات پیش آئے ان کے معاملے میں سکوت کرنا اور کسی کو موردِ الزام نہ بنانا لازم ہے، عقائدِ اسلامیہ کی تمام کتابوں میں اس اجماعی عقیدہ کی تصریحات موجود ہیں "۔ آگے چل کرامام ابن تیمیہ ویشائیڈ کی کتاب "الواسطیہ" کے حوالے سے لکھتے ہیں:

"اہل اُلنۃ والجماعۃ سکوت اختیار کرتے ہیں ان اختلافی معاملات سے جو صحابہ کرام رہے گئی ہے در میان پیش آئے، اور وہ کہتے ہیں کہ جور وایات ان میں سے کسی پر عیب لگانے والی ہیں ان کی حقیقت ہیہ کہ بعض تو بالکل جھوٹ ہیں اور بعض میں کانٹ چھانٹ کرکے ان کی اصل حقیقت بگاڑ دی گئی ہے اور جو پچھ صحیح ہے وہ ان میں معذور ہیں ، کیونکہ انہوں نے جو پچھ کیا اللہ کے لیے کیا ، اجتہاد سے کیا، اس اجتہاد میں یاوہ صحیح بات پر تھے تو دوہرے تو اب کے مستحق تھے ، ان تمام باتوں کے ساتھ وہ اس کے معتقد نہیں کہ ہر صحابی چھوٹے بڑے گناہوں سے معصوم ہے بلکہ ان سے گناہ کا صدور ممکن ہے مگر ان کے فضائل اور اسلام کی عظیم خدمات الی ہیں جو ان سب کی مغفرت کی مقتضی ہیں ، یہاں تک کہ ان کی مغفرت ومعافی آئی وسیع ہوگی جو امت میں دوسروں کے لیے نہ ہوگی آ۔

10: معارف القرآن، سورة الحديد، آيت:10

اس مقام پر به بات سمجھ لینا ضروری ہے کہ صحابہ کرام وَیٰ اَلَّیْرُ کَا مُر تبہ ومقام قرآنی آیات اور صحح احادیث سے ثابت ہو تو کی ولائل سے ثابت شدہ مر تبہ ومقام کے خلاف کوئی بات اگر تاری کی صحح روایات سے ثابت ہو تو بھی قرآن وحدیث کے مقابلے میں ان کا کوئی اعتبار نہیں، چہ جائیکہ ضعیف اور جھوٹی تاریخی روایات کی بناء پر صحابہ کرام وَیُ اَنْدُم کی شان میں کوئی نامناسب بات کہی جائے۔ 190 وَنُشِتُ الْحِلَافَة بَعْدَ رَسُوْلِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَوَّلًا لِأَيْ بَكُو الصِدِيقِ رَضِي اللهُ عَنْهُ تَفْضِيْلاً لَهُ وَتَقْدِيْماً عَلَى جَمِیْعِ الْاُمَّةِ ثُمُّ لِعُمَرَ بْنِ الْحُطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ وَهُمُ الْحُلَفَاءُ الرَّاشِدُونَ وَ الْأَنْمِةُ عَنْهُ وَهُمُ الْحُلَفَاءُ الرَّاشِدُونَ وَ الْأَنْمِةُ عَنْهُ وَهُمُ الْحُلَفَاءُ الرَّاشِدُونَ وَ الْأَنْمِةُ وَقَقَانَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ وَهُمُ الْحُلَفَاءُ الرَّاشِدُونَ وَ الْأَنْمِةُ عَنْهُ وَهُمُ الْحُلَفَاءُ الرَّاشِدُونَ وَ الْأَنْمِةُ عَنْهُ وَهُمُ الْحُلَفَاءُ الرَّاشِدُونَ وَ الْأَنْمِةُ وَقَقَانَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ وَهُمُ الْحُلَقَاءُ الرَّاشِدُونَ وَ الْأَنْمِةُ وَالْمَةً عَنْهُ وَهُمُ الْحُلَفَاءُ الرَّاشِدُونَ وَ الْأَنْمِةُ وَ اللهِ عَنْهُ وَهُمُ الْحُلَفَاءُ الرَّاشِدُونَ وَ الْأَنْمِةُ وَالْمَاتِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ وَهُمُ الْحُلَفَاءُ الرَّاشِدُونَ وَ الْأَنْمِةُ وَالْمَاتُ مَنْهُ وَهُمُ اللهُ عَنْهُ وَهُمُ الْحُلَفَاءُ الرَّاشِدُونَ وَ الْأَنْمِةً عَنْهُ وَهُمُ الْحُلُقَاءُ الرَّاشِدُونَ وَ الْأَنْمِةُ مَنْهُ وَهُمُ الْحُلُقَاءُ الرَّاشِدُونَ وَ الْأَنْمِةُ الْمِنْ وَالْمَاتِ اللهُ عَنْهُ وَهُمُ الْمُونَةُ وَلَيْمَانَ اللهُ عَنْهُ وَلَّالِمُ اللهُ عَنْهُ وَلَوْ الْعَلْمِ وَالْمَالِيْ وَلَا لَالْمُ عَنْهُ وَلَالِمُ اللهُ الْمُؤْلِقَاءُ الرَّاشِدُونَ وَ الْمُلْمَانَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ وَلَمْ الْمُؤْلِقَاءُ الرَّاشِدُونَ وَ الْمُؤْلِقَاءُ الرَّاسِدِي اللهُ الله

ترجمہ: اور ہم حضرت ابو بکر صدیق وٹائٹیؤ کو تمام امت سے افضل اور مقدم سیجھتے ہوئے، حضور مُٹائٹیؤ کے بعد سب
سے پہلے ان کی خلافت کو حق مانتے ہیں، پھر (ان کے بعد) حضرت عمر بن خطاب وٹائٹیؤ (کی خلافت) کو، پھر
حضرت عثمان بن عفان وٹائٹیؤ (کی خلافت) کو اور پھر حضرت علی وٹائٹیؤ (کی خلافت) کو (اسی ترتیب سے حق سیجھتے
ہیں)، یہ (چاروں) خلفائے راشدین اور (امت کے) ہدایت یافتہ امام ہیں۔

الْمَهْدِيُّوْنَ.

#### تشريح

اہل السنة والجماعة كااس بات پر"اجماع "" ہے كہ حضور مَنَّا اللّٰهِ اللهِ اللهِ

ں حضور مَنَا ﷺ کی وفات کے بعد اُمتِ محدیہ کے مجتهدین کاکسی بھی زمانے میں کسی حکم شرعی پر اتفاق کرلینا'' اجماع'' کہلا تاہے۔

ا چھی طرح سمجھ چکے ہیں وصیت لکھنے کا ارادہ ترک فرماتے ہوئے ارشاد فرمایا: ''یأبی الله وَالْمُسْلِمُوْنَ إِلَّا أَبَابَكْرِ،،

ترجمہ: اللہ تبارک و تعالیٰ اور مسلمان ابو بکر کے علاوہ کسی اور (کی خلافت) پر راضی نہ ہوں گے 🔍

اس بنیادی اور اصولی بات کے بعد ذیل میں حضور صَّلَ اللّٰیَّا کے ارشادات میں سے چند کو درج کیا جاتا ہے جن کے ذریعے آپ سَلَاللّٰیُّا کے امرشادات کے بعد ابو بکر صدیق رقاعیٰ کی بیعت جن کے ذریعے آپ سَلَاللّٰیُّا کے صحابہ کرام رُثَیَاللّٰہُ کو اپنی وفات کے بعد ابو بکر صدیق رقاعیٰ کی بیعت کے لیے تیار کیا تھا:

1- حضرت جبیر بن مطعم طالعیٰ فرماتے ہیں: "ایک عورت حضور صَلَّ اللّٰیٰ کی خدمت میں (اپنے کسی کام کے لیے) حاضر ہوئی، حضور صَلَّ اللّٰیٰ فی اس عورت سے فرمایا کہ وہ بعد میں آجائے، اس خاتون نے کہا: اگر میں آئل اور آپ صَلَّ اللّٰیٰ کو نہ پاؤں تو؟ حضرت جابر طالتیٰ فرماتے ہیں کہ اس خاتون کا مقصد شاید سے تھا کہ اگر آپ صَلَّ اللّٰیٰ وفات فرما کچے ہوں تواس وقت میں کیا کروں، حضور صَلَّ اللّٰیٰ نے (اس کے جواب میں فرمایا): اگر مجھے نہ یاؤتو ابو بمر (طالعیٰ کے سے مل لوہ:

2- حضرت حذیفہ وٹالٹیڈ فرماتے ہیں: حضور سکالٹیڈ آنے فرمایا: میرے بعد ابو بکر (وٹالٹیڈ) کی پیروی کروگ 3- آپ سکالٹیڈ آنے اپنے مرض وفات کے دوران فرمایا: مُرُوْا أَبَابَكْرِ فَلْدُصَلِّ بِالنَّاسِ ﴾ ترجمہ: ابو بکرسے کہہ دو کہ وہ لوگوں کو نماز پڑھائیں۔

يه فرمانا در حقيقت ابو بكر صديق ( ﴿اللَّهُ ﴾ ) كي خلافت كابا قاعده اعلان تھا۔

4- حضور مَنْ عَلَيْظُمْ نِي منبر براعلان فرمايا:

"اگر میں زمین پر بسنے والوں میں سے کسی کو خلیل بنانا چاہتا توابو بکر کو خلیل بناتا، (لو گوں کے گھروں

ن البخاري: ٢٦٣٧ ومسلم: ٢٣١١

<sup>😰</sup> البخاري:۲۳۷

<sup>💿</sup> البخاری: ۲۲۲، الترمذی: ۳۲۲، ۳۲۹۳، اس کے علاوہ احمد، ابن ماجه اور متدرک حاکم میں بھی پیرروایت موجو د ہے۔

<sup>🐠</sup> البخاري:۲۲۸

سے مسجد کی طرف کھلنے والے) تمام در پچے بند کر دوسوائے ابو بکر کے در پچے کے ""
آپ مَنْ اللّٰہِ کُمْ کا بیہ ارشاد بھی حضرت ابو بکر صدیق (طالتہ کئے) خلافت کے اعلان کے متر ادف ہے کہ اس
میں اس بات کی طرف واضح اشارہ ہے کہ اب اس مسجد کے ساتھ انتظامی تعلق صرف ابو بکر (طالتہ کے) کا
ہوگا،وہ اس مسجد کے امام اور مسلمانوں کے خلیفہ ہول گے۔

- یہاں اختصار کے پیشِ نظر مندر جہ بالا چندروایات پر اکتفاکیا گیا، وگرنہ احادیث کی کتابوں میں اس قسم کی کئی صحیح روایات موجو دہیں جو حضرت ابو بکر طالقیا کی فضیلت اور حضور صلی تایو کی واضح دلیلیں ہیں۔
- اہل ُ السنة والجماعة كا اس بات پر بھى اتفاق ہے كه حضرت ابو بكر واللَّهُ كَ بعد حضرت عمر فاروق واللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ ال
- حضرت عمر وظائفيًّا كو حضرت ابو بكر وظائفيًّا نے خلافت كى ذمه دارى تفويض كى اور تمام صحابه كرام وَى اَلْتُوْمُ نے آپ وظائفيًّا كے ہاتھ پر بیعت كركے حضرت ابو بكر وظائفيًّا كے فیصلے كى تائيد كى۔
- اہلُ السنة والجماعة چونکہ حضور مُلَّا لَيْنَا كَم كَ سنت كے ساتھ صحابہ كرام شِيَّا لَيْنَ كَى سنت كو بھى دليل سمجھتے ہيں۔ اس ليے ان كے اتفاق كى بنياد پر وہ حضرت عمر رفيالين كو دوسر اخليفه راشد سمجھتے ہيں۔
- حضرت محمد بن حفيه وَيَالِنَّهُ نَهِ اللهِ عَلَى وَالد حضرت على وَلَا لَيْنَ ﷺ على وَلَا لِللهُ مَلَى اللهُ مَلَى اللهُ مَلَى اللهُ مَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

1 مسلم: ۳۸۳۲

🗈 البخاري: ٢٧٣ ا

- حضرت عمر طالفيُّ ك بعد حضرت عثان طالفيُّ خليفه راشد مين-
- حضرت عمر والتعني جب نماز پڑھاتے ہوئے قاتلانہ حملے میں شدید زخمی ہوئے تو صحابہ کرام دخی آئی نے آپ وٹائیڈی سے درخواست کی کہ اپنے بعد کسی کو خلیفہ مقرر کر دیں، حضرت عمر وٹائیڈیڈ نے فرمایا: میں ان چند حضرات کے سواکسی کو خلافت کا مستحق نہیں سمجھتا جن سے حضور مٹائیڈیڈیڈ وفات تک راضی تھے۔

  پھر آپ وٹائیڈیڈ نے حضرت علی، حضرت عثمان، حضرت زبیر، حضرت طلحہ، حضرت سعد اور حضرت عبد الرحمن وٹرائیڈیڈ پر مشتمل ایک کمیٹی تشکیل دی اور ان سے فرمایا کہ اس کمیٹی کے کسی رکن پر اتفاق کر کے اس کے ہاتھ پر بیعت کر لو، اپنے بیٹے حضرت ابن عمر وٹائیڈیڈ کو بھی مشورے میں شریک کرنے کے لیے کہا، مگر ساتھ ہی یہ شرط لگادی کہ ان کو خلیفہ نہ بنایا جائے۔

حضرت عمر وللنائينُ كى وفات كے بعد صحابہ كرام وَ كَالْتُهُمْ جب آپ ولائينُ كو د فنا چكے تو خلافت كافيصلہ كرنے ك ليے تشكيل شدہ تميٹی نے اپناكام شر وع كر ديا۔ ان حضرات نے طویل مشوروں كے بعد حضرت عثمان ولائليْنُ كے ہاتھ پر بیعت ِخلافت كى ، اس كے بعد عام مہاجرین وانصار نے آپ ولائلیْنُ كے ہاتھ پر بیعت كرلی۔

- اہلُ السنة والجماعة کے عقیدے کے مطابق حضرت علی طالبنیٰ چوشھے خلیفہ راشد ہیں۔
- حضرت عثمان طالعُنیُّ کی شہادت کے بعد مدینہ منورہ میں اکابر صحابہ رشی کُنیُزُ نے حضرت علی طالعُنیُّ کے ہاتھ پر بیعت کی، جس سے آپ طالعُنیُّ کی خلافت منعقد ہوئی۔
  - حضرت ابو بكر طالعيدًا، حضرت عمر طالعيدًا، حضرت عثمان طالعيدًا اور حضرت على طالعيدًا ان چارول كو "خلفائ راشدين" كهته بين -

92 - وَأَنَّ الْعَشَرَةَ الَّذِيْنَ سَمَّاهُمْ رَسُوْلُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَبَشَّرَهُمْ بِالجُنَّةِ نَشْهَدُ لَهُمُ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَ قَوْلُهُ الْحُقُّ وَ هُمْ أَبُوْ بَكْرٍ وَعُمَرُ بِالْجُنَّةِ عَلَى مَا شَهِدَ لَهُمْ رَسُوْلُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَ قَوْلُهُ الْحُقُّ وَ هُمْ أَبُوْ بَكْرٍ وَعُمَرُ وَعُمْرُ وَسَعْدٌ وَسَعِيْدٌ وَعَبْدُ الرَّحْمِنِ بْنُ عَوْفٍ وَأَبُوْعُبَيْدَةَ بْنُ الْجُرَّاحِ وَهُوَ أَمِينُ هَذِهِ الْأُمَّةِ رَضِى الله عَنْهُمْ أَجْمَعِيْنَ.

ترجہ: اور وہ دس (صحابہ) جن کے نام لے کر حضور مَثَلَّ اللَّهِ اللَّهِ انہیں جنت کی خوشخبری دی ہے، ہم (ان کے بارے میں)حضور مَثَلِّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللَّهُ اللللْمُولِمُ اللللْمُعِلَّ الللْمُعِلَمُ الللْمُولِمُ اللْمُعِلَمُ الللِّهُ اللللْمُعِلَمُ الللِّهُ اللللْمُعِلَمُ الللْمُعِلَمُ الللْمُعِلَمُ الللْمُعِلَمُ اللْمُعِلَمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُعِلَمُ الللْمُعِلَمُ اللللْمُ الللْمُعِلَمُ اللْمُعِلَمُ

بات حق ہے، اور وہ دس صحابہ: ابو بکر ، عمر ، عثمان ، علی ، طلحہ ، زبیر ، سعد ، سعید ، عبد الرحمٰن بن عوف ، ابوعبیدہ بن جراح (رخیانیمُ ) ہیں ، اور وہ (ابوعبیدہ بن جراح) اس امّت کے امین ہیں۔ رَضِيَ اللّٰهُ تَعَالَیٰ عَنْهُمْ أَجْمَعِیْن۔ تشویع

- اوپر جن دس صحابہ کرام فی آتی کے نام ذکر کیے گئے ہیں ان میں سے ہر ایک کا نام لے کر حضور مُنا اللہ منظم نے ان کے جنتی ہونے کا اعلان فرمایا ہے، اسی لیے ان کو ''عشرہ مبشرہ''کہا جاتا ہے ۔
- شعد "سعد بن اليه و قاص و اله الله عليه الله عليه و سعد بن زير و اله و قاص و اله و قاص و اله و قاص و الله عليه و الله و قاص و الله عليه و الله و قائر و الله و قائر و الله و قائر و قائر

ترجمہ: اور جس کسی نے رسول مَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ اولاد (جَنَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَي

#### تشريح

- اہل سنت کاعقیدہ بیہ ہے کہ حضور مَنْکَاتَیْنَمْ کے صحابۂ کرام،ازواجِ مطہر ات اور اولا د (وَیْکَاتِیْمُ ) کا ذکر خیر ہی سے کیا جائے،ان کا احترام کیا جائے اور ان سے محبت کی جائے۔
- آپ مَنَا عَلَيْمَ مَا صحابہ وازواج اور اولاد کا خیر کے ساتھ ذکر کرنے کو نفاق سے بری ہونا قرار دیاہے،

  اس لیے کہ جن لوگوں نے حضور مَنَّا اللَّهِ مُنَّا صحابہ، ازواج اور اولاد کے خلاف منظم پروپیگنڈا کیا،

  انہوں نے در حقیقت اسلام کی عمارت کو ڈھانے اور مسلمانوں کے در میان فتنہ پھیلانے کی خاطر
  منافقانہ طور پر اسلام قبول کیا تھا۔
- جو شخص صحابہ کرام شکائی مصور مگائی کی ازواج اور اولاد کے بارے میں بری زبان استعال کر تاہے وہ در حقیقت دورِ اول کے منافقین کے پیچھے چلنے والا ہے۔

۱۱ الترمذي:۸۴۷۳ وابوداؤد:۹۴۶۹

# 94- وَعُلَمَاءُ السَّلَفِ مِنَ السَّابِقِينَ وَ التَّابِعِينَ وَمَنْ بَعْدَهُمْ مِنْ أَهْلِ الْخَيْرِ وَالْأَثَرِ وَأَهْلِ الْفَقْهِ وَالنَّطَرِ لَا يُذْكَرُوْنَ إِلَّا بِالجُمِيْلِ، وَمَنْ ذَكَرَهُمْ بِسُوْءٍ فَهُوَ عَلَى غَيْرِ السَّبِيْلِ.

ترجمہ: اور صحابہ و تابعین میں سے اہلِ علم ،اور ان کے بعد کے اہلِ خیر ،محدثین ، فقہاء اور مجتہدین (سب) کا ذکر تھلائی کے ساتھ ہی کیاجانا چاہئے اور جو کوئی ان کا ذکر برائی کے ساتھ کرے وہ (مسلمانوں کے) طریقے پر نہیں۔

#### تشريح

- "اکستابقین"سے مراد صحابہ کرام دی آتی ہیں۔
- "اکتَّابِعِیْن" سے مراد وہ حضرات ہیں جنہوں نے ایمان کی حالت میں صحابہ کرام رہی آئی میں سے کسی کو دیکھا ہو اور ایمان پر وفات ہو کی ہو۔
  - "أَهْلِ الْخَيْرِ" سے مرادعام اہلِ علم ہیں۔
  - 🗨 🥕 ''أَهْلِ الْأَثَرَ ''سے مر اد احادیثِ نبویہ عَلَیْمَالِثَالِاً کے ماہر علماء ہیں۔
    - "أَهْلِ الْفِقْهِ" سے مراد ماہرین علم فقہ ہیں۔
    - 🗨 "أَهْلِ النَّظَرِ" سے مرادائمہ مجتہدین ہیں۔
- مذکورہ بالاعبارت میں علمائے امّت کی فضیلت کابیان ہے، کہ ان کا احترام اور ذکرِ خیر واجب ہے اور ان کی بے ادبی کرنا، برائی کے ساتھ ان کاذکر کرنا اور ان کی توہین کرنا ناجائز ہے۔ اس لیے کہ شریعتِ مطہرہ کسی عام مسلمان کے برے تذکرے کی اجازت نہیں دیتی تو علماء کے بارے میں برے الفاظ کہنے کی اجازت کیسے ہوسکتی ہے۔ ارشادِ باری تعالی ہے:

﴿ يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ المَّنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجْتٍ ﴾ [الحادلة: 11]

ترجمہ: تم میں سے جولوگ ایمان لائے ہیں اور جن کو علم عطا کیا گیا ہے اللہ ان کو در جوں میں بلند کرے گا۔ حضور سَکَاتِیْنِ کَاار شاد ہے: عالم کے لیے آسمان وزمین کی ہر مخلوق حتی کہ محصلیاں پانی میں مغفرت کی دعا کرتی ہیں اور عالم کی فضیلت عابد پر ایسی ہے جیسی فضیلت چاند کو ستاروں پر حاصل ہے گ

🛈 ترمذى وابو داؤو

شیطان، لوگوں کو دھوکے میں مبتلا کر کے علائے کر ام کے ساتھ بغض اور نفرت کرنے پر آمادہ کر تا ہے، وہ ان کو علاء کی چھوٹی موٹی غلطیوں کی نشاندہی کرکے ان سے متنفر کر تا ہے۔ایسے لوگوں کو شیطان کے اس دھوکے سے بچنے کے لیے یہ سوچنا چاہئے کہ علماء بھی انسان ہیں، نیز ان کی خوبیوں اور برائیوں کا موازنہ اگر کرناہے تو عام لوگوں سے کریں، نہ کہ صحابہ کرام شکاٹیڈ اور تابعین الجسائی سے، جب لوگ یہ سوچ اپنائیں گے تو انہیں علمائے دین ہی اپنے زمانے میں سب سے زیادہ نیک لوگ نظر آئیں گے، اور اس طرح وہ شیطان کے دھوکے سے نی جائیں گے۔

# اَلْأَنْبِيَاءُ أَفْضَلُ مِنَ الْأَوْلِيَاءِ

95- وَلَا نُفَضِّلُ أَحَدًا مِنَ الْأَوْلِيَاءِ عَلَى أَحَدٍ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ ، وَنَقُولُ: نَبِيٍّ وَاحِدٌ أَفْضَلُ مِنْ جَمِيْعِ الْأَوْلِيَاءِ.

ترجمہ: اور ہم کسی ولی کو کسی نبی سے افضل نہیں سمجھتے اور ہم (اللہ کی توفیق سے پختہ عقیدہ رکھتے ہوئے) کہتے ہیں کہ ایک نبی تمام ولیوں سے افضل ہے۔

#### تشريح

- " ولی "ہر اس شخص کو کہتے ہیں جو اللہ تعالی کی ذات اور اس کی تمام صفات کو پہچانتاہو، پابندی کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی اطاعت کر تاہو، گناہوں سے اجتناب کر تاہو، لذات اور خواہشات میں منہمک نہ رہتاہوں۔
- مندرجہ بالاعبارت میں اہل تشیّع پرردہ جو اپنے ائمہ کو انبیاء کرام کے درجے سے بھی بڑھادیے ہیں۔
   ونُؤْمِنُ بِمَا جَاءَ مِنْ گَرَامَا قِیمْ وَصَحَّ عَنِ الثِّقَاتِ مِنْ رِّوَا یَا قِیمْ.

تر جمہ: اور ہم اِن(اولیاء) کی اُن کرامات (کے صحیح ہونے) پریقین رکھتے ہیں جو قابلِ اعتبار راویوں سے منقول اور صحیح طور پر ثابت ہیں۔

① الْوَلِيُّ هُوَ الْعَارِفُ بِاللهِ وَصِفَاتِهِ ، الْمُوَاظِبُ عَلَى الطَّاعَاتِ ، الْمُجْتَنِبُ عَنِ الْمُعَاصِيْ وَ الْمُعْرِضُ عَنِ الإنْحِمَاكِ فِي اللَّذَاتِ وَالشَّهَوَاتِ. كشاف اصطلاحات الفنون،بتغيير-

#### تشريح

کسی پیغیبر کے ذریعے اگر کوئی ایسا کام ہو جو عام حالات میں کسی عام آدمی سے نہیں ہو سکتا تو
ایسے کام کو «معجزہ" کہتے ہیں۔ جیسے موسی علیہ اللہ تعالیٰ کے
عملے کام کو «معجزہ" کہتے ہیں۔ جیسے موسی علیہ اللہ اللہ تعالیٰ کے
عملے مر دول کو زندہ کر نااور حضرت محمد مثل اللہ کی اشارے سے چاند کا دو شکڑ ہے ہو جانا۔
«معجزہ "کا لفظ" عجز" سے لیا گیا ہے ، اس کے معنی ہیں عاجز کرنے والی چیز، چونکہ عام انسان اس قتم کا
غیر معمولی کام کرنے سے عاجز ہوتے ہیں اس لیے اس کو «معجزہ " کہتے ہیں۔

اگرایساکوئی غیر معمولی کام پیغمبر کے علاوہ کسی نیک آدمی کے ذریعے ہو تواہے"کر امت"

کہتے ہیں۔

معجزه:

کرامت:

استدراج: اگر ایساکوئی غیر معمولی کام کسی ایسے آدمی کے ذریعے ہوجو شریعت کاپابند نہ ہو تو اس کو "ستدراج" کہتے ہیں، جو ایک معبوب چیز ہے۔

اہل ُالسنة والجماعة اللّٰہ تعالیٰ کے ولیوں سے کر امتیں ظاہر ہونے پریقین رکھتے ہیں۔

## الْإِيمَانُ بِأَشْرَاطِ السَّاعَةِ

97- وَ نُؤْمِنُ بِأَشْرَاطِ السَّاعَةِ مِنْ خُرُوجِ الدَّجَّالِ وَ نُزُوْلِ عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ مِنَ السَّمَاءِ وَ نُؤْمِنُ بِطُلُوْعِ الشَّمْسِ مِنْ مَعْرِبِهَا وَخُرُوْجِ دَابَّةِ الْأَرْضِ مِنْ مَّوْضِعِهَا وَ يَأْجُوْجَ وَ السَّمَاءِ وَ نُؤْمِنُ بِطُلُوْعِ الشَّمْسِ مِنْ مَعْرِبِهَا وَخُرُوْجِ دَابَّةِ الْأَرْضِ مِنْ مَّوْضِعِهَا وَ يَأْجُوْجَ وَ السَّمَاءِ وَ لَأَخْبَارُ الصَّحِيْحَةُ.

ترجمہ: اور ہم قیامت (قریب ہونے) کی نشانیوں (مثلا) دَ جّال کے ظہور، حضرت علیلی بن مریم علیہ کے آسمان سے (زمین پر) اتر نے پر ایمان رکھتے ہیں اور (اسی طرح) ہم (قیامت کی دوسری بڑی نشانیوں مثلاً) سورج کے مغرب سے طلوع ہونے پر، دابتہ الارض کے اپنی جگہ سے نگلنے پر اور یاجوج و ماجوج (کے نگلنے پر) اور (ان کے علاوہ) باقی علاماتِ قیامت پر ایمان رکھتے ہیں جن کے بارے میں صحیح احادیث وار دہوئی ہیں۔

تشريح

قیامت کا آنایقین ہے،لیکن قیامت کب آئے گی،اس کاعلم اللہ تعالیٰ کے سواکسی کو نہیں۔البتہ رسولِ اکر م عَلَّا اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ مِنْ اللّٰہِ اللّٰہِ

# علاماتِ قيامت

### قيامت كى علامات تين قسم كى بين:

3 علاماتِ قريبه

2 علاماتِ متوسطه

1 علاماتِ بعيده

#### علامات بعيده

قیامت کی علامات بعیدہ وہ ہیں جو کافی پہلے ظاہر ہو چکی ہیں۔ان کو بعیدہ اس لیے کہا جاتا ہے کہ ان علامات اور قیامت کے در میان نسبتازیادہ فاصلہ ہے۔مثلا: رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ کَمَ کَا اِقْعَهُ وَعَمِيرہ۔

#### علامات متوسطه:

قیامت کی علامات متوسطہ وہ ہیں جو ظاہر تو ہوگئی ہیں مگر ابھی انتہاء کو نہیں پینچیں۔ان میں آئے دِن اضافہ ہورہاہے اور ہو تارہے گا یہاں تک کہ تیسری قسم کی علامات ظاہر ہونا شروع ہو جائیں۔ان علامات کی فہرست بہت طویل ہے۔

#### علاماتِ قريبه:

قیامت کی علامات قریبہ وہ ہیں جو قیامت کے بالکل قریب ظاہر ہوں گی۔یہ بڑے بڑے عالم گیر واقعات ہوں گے۔یہ بڑے بڑے عالم گیر واقعات ہوں گے۔اسی لیے ان کو علاماتِ کبری بھی کہا جاتا ہے، جیسے: ظہورِ مہدی والٹین ، ظہورِ د جال، عیسی عالیہ انتہا کہا نزول، یا جوج ماجوج کا نکلنا اور سورج کا مغرب سے طلوع ہونا وغیرہ۔

## بعض علامات ِ قيامت کی مختصر تشر ت

#### ظهور مهدى طالنيه:

- قیامت کی ایک نشانی ہیہ ہے کہ قیامت کے قریب حضرت امام مہدی طالٹیوُ ظاہر ہوں گے، آپ طالٹیوُ کا طاقت کے ایک طالٹوں کے ایک طالبوں کے ایک طالبوں کے نزول کے زمانہ سے کچھ پہلے ہو گا۔
- آپ ڈالٹیئ حضور مَنَا تُنْکِیَّمْ کے اہل بیت (اور اولا د) میں سے ہوں گے۔ آپ ڈِلٹیٹیُ کانام "محمد بن عبد الله" ا اورآپ کی والدہ کانام" آمنہ "ہو گا۔
- آپ مدینه منوره میں پیداہوں گے ، پھر مکہ تشریف لائیں گے تولوگ ان کو پہچان کر"مقام ابراہیم"اور



- "ججر اسود"کے در میان بیعت کریں گے اور اپناامیر بنائیں گے۔
- وہ خلیفہ ہونے کے بعد روئے زمین کو عمل اور انصاف سے بھر دیں گے۔
- وہ ملک شام جاکر د جال کے کشکر سے جہاد و قبال کریں گے ، اس وقت د جال کے ساتھ ستر ہز اریہو دیوں کا کشکر ہو گا۔ حضرت عیسیٰ علیہ اپتیام اخسیں کے زمانہ میں نزول فرمائیں گے اور د جال کو قبل کریں گے۔

#### خروج د تبال:

- قیامت کی ایک نشانی ہے ہے کہ قیامت کے قریب جب مسلمان روم کو فنچ کریں گے تو ابھی اسلامی لشکر مکمل طور پر فارغ نہیں ہواہو گا کہ د بھال کے ظہور کی خبر پھیل جائے گی اور مسلمان روم سے دمشق واپس آئیں گے اور د بھال کے خلاف جہاد کے لیے اٹھ کھڑے ہونگے۔
- فتنهٔ د بال اتناسخت ہوگا کہ تاریخ انسانی میں اس سے بڑا فتنہ نہ کبھی ہوا، نہ آئندہ ہوگا۔ اسی لیے تمام انبیاءِ کرام این این اینی استوں کو اس سے خبر دار کرتے رہے۔ اور اس کی سب سے زیادہ تفصیلات حضور مَثَالِیْ اِلْمِیْ نے بتائی ہیں۔
- د جّال پہلے نبوت کا اوراس کے بعد خدائی کا دعوی کرے گا۔اس کے ساتھ غذا کا بہت بڑا ذخیر ہ ہو گا، زمین کے پوشیدہ خزانوں کو حکم دے گا تووہ باہر نکل کراس کے پیچھے ہو جائیں گے۔
- اس کافتنہ چالیس روز رہے گا، جن میں سے ایک دن سال کے برابر،ایک دن ایک ماہ کے برابر،ایک دن ایک ماہ کے برابر،ایک دن ایک ہفتے کے برابر اور باقی ایام حسبِ معمول ہوں گے۔
  - د جال آخر کار"بابِ لد" نامی مقام پر حضرت عیسی علظ البتام کے ہاتھوں قتل ہو گا۔

#### نزول عبيسي عليقان الثام:

- آخری زمانہ میں حضرت مہدی مٹالٹینۂ کا ظہور ہو گا، ان کے ظہور کے سات سال بعد وَ تبال نکلے گا،اس کے بعد اس کو قتل کرنے کے لیے حضرت عیسلی علیقا پہلام آسمان سے نازل ہوں گے۔
- حضرت عیسیٰ عایشاً انتهام کا نزول دمشق میں عین اس وقت ہوگا، جب کہ نمازِ فجر کی اقامت ہو چکی ہوگ، جب کہ نمازِ فجر کی اقامت ہو چکی ہوگ، جامع دمشق کے شرقی منارہ کے پاس نزول فرمائیں گے۔ آپ عایش انتها پی دونوں ہتھیلیاں فرشتوں کے پروں پر در کھے ہوئے ہوں گے، ان کی تشریف آوری پر امام مہدی والنائی (جو مصلے پر جاچکے ہوں گے)

پیچیے ہٹ جائیں گے اور ان سے امامت کی درخواست کریں گے، مگر آپ عَلِیَّا لِبَنامُ امام مہدی دِنالِیْنُهُ کو حکم فرمائیں گے کہ نماز پڑھائیں کیونکہ اس نماز کی اقامت آپ کے لیے ہوئی ہے۔

- حضرت عیسیٰ علیہ البہام کی تشریف آوری کے مقاصد آنحضرت منگالیہ آغیر ہے ہوری وضاحت ہے بیان فرما دیے ہیں، جس کا خلاصہ بیر ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ البہ البہ اللہ ہو کر دجال کو قتل کریں گے، صلیب کو توڑدیں گے، خزیر کو قتل کریں گے، جزیہ مو قوف کر دیں گے اور تمام لوگوں کو اسلام کی دعوت دیں گے، نہیں اللہ تعالیٰ ان کے زمانے میں اسلام کے سواتمام ملتوں کو ختم کر دیں گے۔ روئے زمین پر امن وامان کا دور دورہ ہوگا، شیر او نٹول کے ساتھ، چیتے گائے بیلوں کے ساتھ اور بھیڑ ہے بکریوں کے ساتھ وامان کا دور دورہ ہوگا، شیر او نٹول کے ساتھ، چیتے گائے بیلوں کے ساتھ اور بھیڑ ہے بکریوں کے ساتھ جے تے پھریں گے۔
- حضرت عیسیٰ عَلِیْنَا این پر جیالیس برس تھبریں گے ، پھر ان کی وفات ہو جائے گی ، مسلمان ان کی نماز جنازہ پڑھیں گے اور ان کو دفن کر دیں گے۔

#### سورج كامغرب سے طلوع ہونا:

سورج کامشرق کے بجائے مغرب سے طلوع ہونا قربِ قیامت کی علامات میں سے ہے۔ جب یہ نشانی ظاہر ہوگی تو توبہ کادروازہ بند ہو جائے گا، متعدد احادیث میں اس نشانی کاذکر آیا ہے اور تمام علمائے امت کا اس پر اجماع ہے۔

#### خروج داته:

قیامت کی ایک نشانی دائیة الارض کا ظهور ہے۔ یہ ایک عجیب الخلقت جانور ہو گا، قر آن وحدیث ہے بس
 اتناہی پنة چلتاہے کہ قیامت کے قریب یہ جانور زمین سے نکلے گااور لو گوں ہے باتیں کرے گا۔

#### ياجوج وماجوج:

قر آن وسنت کی تصریحات سے اتنی بات توبلاشبہ ثابت ہے کہ یاجوج وہاجوج انسانوں ہی کی قومیں ہیں اور عام انسانوں کی طرح نوح (عَائِیْا ہُیّا) کی اولاد میں سے ہیں کیونکہ قر آن کریم کی نص صریح ہے، ﴿وَجَعَلْمَنَا ذُرِّیْتَهُ هُمُ الْبُقِیْنَ﴾ [اصافات:77] یعنی طوفانِ نوح (عَائِیْا ہُیّا) کے بعد جتنے انسان زمین پر باقی ہیں اور رہیں گے وہ سب حضرت نوح (عَائِیْا ہُیّا ہُیّا ہُی کی اولاد میں سے ہوں گے۔ جمہور محد ثین ومور خین ان کو یافث ابن نوح (عَائِیْا ہُیّا ہُیّا ہُی کی اولاد قرار دیتے ہیں، ان کے نکلنے کاوقت دَجّال کے قتل کے بعد ہوگا۔



### 98- وَلَا نُصَدِّقُ كَاهِنَا وَلَا عَرَّافًا وَلَا مَنْ يَدَّعِيْ شَيْئًا يُخَالِفُ الْكِتَابَ وَالسُّنَّةَ وَإِجْمَاعَ الْأُمَّةِ.

ترجمہ: اور ہم کسی کا ہن اور نجو می کی تصدیق نہیں کرتے اور نہ ایسے شخص کی (تصدیق کرتے ہیں) جو کسی ایسی بات کا دعویٰ کرے جو (اللہ کی) کتاب، سنت اور امت کے اجماع کے خلاف ہو۔

#### تشويح

- کائن:وہ شخص ہے جو غیب کی ہانٹیں جاننے کا دعویٰ کرے 🔍
- 🗨 عراف: مستقبل کے احوال کی خبر دینے والا، پاچوری کی ہوئی اور گم شدہ چیز کی جگہ بتانے والا 🖺
- نجومیوں اور فال وغیرہ کے ذریعے غیب کی باتیں جاننے کا دعویٰ کرنے والوں کے پاس غیب کی باتیں معلوم کرنے کے لیے جانااور ان کوسچاسمجھنا بہت بڑا گناہ ہے، جبیبا کہ حضور مُثَافِیْتُمُ کا ارشاد ہے:
  ''جو شخص کسی نجو می کے پاس گیا اور اس سے (غیب کی) کسی چیز کے بارے میں پوچھا تو اس کی چالیس (دن) رات کی نمازیں قبول نہیں ہوں گی گئا''۔

### 99- وَنَرَى الْجُمَاعَةَ حَقًّا وَصَوَابًا وَالْفُرْقَةَ زَيْعًا وَعَذَابًا.

ترجمہ: اور ہم (اہل حق کی) جماعت (کے ساتھ وابستہ رہنے) کو حق اور درست سبھتے ہیں، اور (ان سے) الگ ہونے کو(د نیامیں) گمر اہی اور (آخرت میں)عذاب (کاذریعہ) سبھتے ہیں۔

#### تشويح

"جماعت" کی وضاحت ایک حدیث میں حضور مَنَالَّیْمَا نے یوں ارشاد فرمائی ہے: میری امت تہتر فرقوں میں بٹے گی جو سب کے سب (جہنم کی) آگ میں جائیں گے سوائے ایک مخصوص جماعت کے۔ آپ مَنَّالَٰتَهُمْ سے یو چھاگیا کہ وہ جماعت کو نسی ہے؟ آپ مَنَّالِیْمُمْ نے ارشاد فرمایا: جوان طریقوں پر عمل کریں گے جن پر میرے اصحاب (کاعمل) ہے۔

<sup>1</sup> معجم ألفاظ العقيدة: 340

عاج العروس: 139/24

<sup>3</sup> صحيح مسلم

<sup>4</sup> الترمذي: 2641

اس حدیث سے بیہ بات وضاحت کے ساتھ معلوم ہوئی کہ اہل حق صرف" اہل اُلسنة والجماعة" ہیں، لہذا اہل ُالسنة والجماعة کے عقائد واعمال کو اپنانا دنیامیں حق پر ہونے اور آخرت میں نجات پانے کا ذریعہ ہے، جب کہ ان سے الگ ہونا دنیامیں گمر اہی اور آخرت میں عذاب کا ذریعہ ہے۔

# إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ الله الْإِسْلَامُ

100 وَدِينُ الله فِي السَّمَاءِ وَ الْأَرْضِ وَاحِدٌ وَهُوَ دِينُ الْإِسْلَامِ كَمَا قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ إِنَّ اللهِ سَكَامُ وَيَنُ اللهِ سَكَامُ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِيْنًا فَلَنْ اللّهِ اللهِ الْإِسْلَامُ فِي اللّهِ اللهِ ال

ترجمہ: اور اللہ کادین آسان وزمین میں ایک ہی ہے اور وہ دین اسلام ہے، جیسے کہ اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿ بِ شَک (معتبر) دین تو اللہ کے بزدیک اسلام ہی ہے۔ ﴿ اور اللہ تعالیٰ کارشاد ہے: ﴿ اور جو شخص اسلام کے سواکوئی اور دین اختیار کرناچاہے گا تو اس سے وہ دین قبول نہیں کیا جائے گا۔ ﴾ اور اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ﴿ اور تمہارے لیے اسلام کودین کے طور پر (ہمیشہ کے لیے) پیند کرلیا﴾۔

101- وَهُوَ بَيْنَ الْغُلُوِ وَالتَّقْصِيْرِ وَبَيْنَ التَّشْبِيْهِ وَالتَّعْطِيْلِ وَبَيْنَ الْجَبْرِ وَالْقَدَرِ وَبَيْنَ الْأَمْنِ وَالْيَأْسِ.

ترجمہ :اور بید دین اسلام افراط و تفریط، تشبیہ و تعطیل، جبر وقدر اور بے خوفی وناامیدی کے در میان ہے۔

#### تشويح

اَلتَّشْبِيْه: خالق كوذات وصفات مين مخلوق كے مشابہ قرار دينا۔

اَلتَّعْطِيْل: الله كي صفات كي نفي كرنا\_

ألجُبُو: انسان كوجمادات كي طرح مجبور محض سمجهنا\_

الْقَدَر: انسان كو قادرِ مطلق سمجهنا۔

# ٱڂٛٳۼۘڎؙ

102- فَهَذَا دِیْنُنَا وَاعْتِقَادُنَا ظَاهِرًا وَبَاطِنًا وَنَحْنُ بُرَآءُ إِلَى اللهِ مِنْ كُلِّ مَنْ خَالَفَ الَّذِيْ دَكَوْنَاهُ وَبَیَّنَاهُ.

ترجہ: بیر (جوما قبل میں ذکر ہوا) ہمارا دین ہے اور ظاہر (قول) وباطن (دل) میں یہی ہماراعقیدہ ہے اور ہم ہر اس شخص سے اللہ تعالی کے سامنے براءت وبیز اری کا اعلان کرتے ہیں جو ان عقائد کی مخالفت کر تاہے جن (عقائد) کاہم نے ذکر کیا ہے۔

وَنَسْأَلُ اللهَ تَعَالَى أَنْ يُثَبِّتَنَا عَلَى الْإِيْمَانِ وَيَخْتِمَ لَنَا بِهِ وَيَعْصِمَنَا مِنَ الْأَهْوَاءِ الْمُخْتَلِفَةِ وَالْآرَاءِ الْمُتَفَرِّقَةِ وَالْمُعْتَزِلَةِ وَالْجُهِمِيَّةِ وَالْمُعْتَزِلَةِ وَالْجُهِمِيَّةِ وَالْقَدَرِيَّةِ وَغَيْرِهِمْ مِّنَ الْمُتَفَرِّقَةِ وَالْمُعْتَزِلَةِ وَالْجُهِمِيَّةِ وَالْقَدَرِيَّةِ وَغَيْرِهِمْ مِّنَ اللهُ تَفَوُّوا السَّلَالَةَ وَخَيْرُهِمْ مِّنَ اللهِ الْعُصْمَةُ وَالشَّهَ وَالْجُمَاعَةَ وَحَالَفُوا الضَّلَالَةَ وَنَحْنُ مِنْهُمْ اللهُ الْعِصْمَةُ وَالتَّوْفِيْقُ.

ترجمہ: اور ہم اللہ تعالی سے سوال کرتے ہیں کہ ہمیں ایمان پر ثابت قدم رکھے اورا یمان پر ہماراخاتمہ فرمائے،
ہمیں مختلف خواہشات، متفرق آراءاور ردی (باطل) مذاہب، جیسے مشبہہ، معتزلہ، جہمیہ، جبریہ، قدریہ (کے
مذاہب) اور ان کے علاوہ دوسرے وہ لوگ جنہوں نے اہل ُ السنة والجماعة کی مخالفت کی اور گر اہی کاساتھ دیا،
سے بچائے۔ ہم ان سے براءت کا اظہار کرتے ہیں، یہ سب ہمارے نز دیک گر اہ اور بے وقعت لوگ ہیں اور
عصمت و تو فیق اللہ ہی کے ذریعے سے ہیں۔

### فرقول كالمخضر تعارف

القدرية: يوفرقه تقدير كامتكرب\_

اس کاعقیدہ ہے کہ بندہ اپنے ارادہ و قدرت میں آزاد ہے ، اپنے ارادہ و قدرت سے اپنے اعمال انجام دیتا ہے ، اس کے ارادہ ، اختیار ، قدرت اور اس کے اعمال میں اللہ تعالیٰ کی مشیت اور تخلیق کا کوئی عمل دخل نہیں ہے۔ الجبریة: یہ فرقہ انسان کو جمادات کی طرح مجبور محض مانتا ہے۔

ان کا دعوی ہے کہ بندہ کو اپنے افعال پر کوئی قدرت واختیار نہیں، بلکہ اس کاہر عمل محض اللہ تعالیٰ کی

تقذیر، علم، ارادے اور قدرت سے ہو تاہے، جس میں اس کے ارادے اور مرضی کا کوئی عمل دخل نہیں ہے۔ المشبھة: پیر فرقہ اللہ تعالی کی ذات اور صفات کو مخلوق کے مشابہ قرار دیتا ہے۔

المعتزلة: يه ايك عقليت ببند فرقه بــ

ان کے نزدیک قرآن مخلوق ہے ، گناہ کبیرہ کا مرتکب کا فرہے وغیرہ وغیرہ ۔ ان کے مذہب کی بنیاد عقل پرہے، ان لوگوں نے عقل کو نقل پر ترجیح دی ہے، شریعت کاجو تھم ان کی عقل میں نہ آئے اس کا انکاریا تاویل کرتے ہیں۔ ان لوگوں کو اہل البنة والجماعة کے عقائدہے الگ ہو جانے کی بنایر "معتزلہ"کہا جاتا ہے۔

الجهمية: يجم بن صفوان كے ساتھي ہيں۔

ان کاعقیدہ تھا کہ انسان اپنے افعال میں مجبور محض ہے، نہ اس میں قدرت پائی جاتی ہے نہ ارادہ واختیار۔ ہر چیز اللہ کی طرف سے ہے اور اللہ تعالیٰ نے انسان کو جبر اگناہوں پر لگار کھاہے۔

ایمان کے بارے میں ان کاعقیدہ تھا کہ ایمان صرف معرفت کانام ہے، جویہودی نبی کریم منگانی آئے اوصاف سے باخبر ہیں وہ مومن ہیں۔ یہ فرقہ اللہ تعالیٰ کی صفات کا منکر تھا۔ یہ کہتا تھا کہ اللہ تعالیٰ کو ان اوصاف سے متصف نہیں کیا جاسکتا جن کا اطلاق مخلوق پر ہو تاہے۔ ان کے نزدیک اللہ تعالیٰ کی تمام صفات کا انکار کرنا توحید ہے۔ جنت ودوز خ میں لوگوں کو داخل کر کے فناکر دیا جائے گااس کے بعد فقط اللہ کی ذات باقی رہے گی۔

تمتت بإلخير

